
Yeiyá 
Januario - Junio 2026 

Volume 7 | Volumen 7 | Número 1 | Number 1 | pp. 269 – 286 
ISSN: 2634-355X (Print) | ISSN: 2634-3568 (Online)   

journals.tplondon.com/yeiya 

 

 Yeiyá  
All rights reserved @ 2026 Transnational Press London  

First Submitted: 20 May 2025 Accepted: 21 December 2025 
DOI: https://doi.org/10.33182/y.v7i1.3634 

Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el 
desarrollo en clave dialógica 

Emilio Nudelman Cruz1 

Resumen 

El capitalismo profundiza una crisis en la existencia humana que se manifiesta en todos los ámbitos de nuestras vidas. Dicha 
crisis existencial es previa al capitalismo, pero este abreva de ella. Es sabido que, mientras la mayoría de las personas y pueblos 
lucha por satisfacer sus necesidades básicas, una minoría concentra riqueza mediante la explotación laboral y el saqueo de 
territorios, acelerando la devastación ambiental. En respuesta, proteger la Vida, entendida como una unidad fundamental, se 
vuelve urgente. Si bien hay quienes dicen que debemos abandonar el concepto desarrollo y buscar alternativas al mismo, o 
sustituciones teórico-prácticas como el buen vivir, este trabajo busca no empobrecer nuestra cultura sino reapropiarse y resignificar 
al desarrollo, superando la visión economicista del desarrollismo, las ilusiones de los posdesarrollistas, e incorporando reflexiones 
filosóficas y saberes del Sur Global de forma dialógica. El objetivo es reconstruir el sentido del desarrollo y fortalecer sus 
fundamentos éticos, en lugar de arrojarlo por la borda, mutilando nuestro lenguaje y reduciendo con ello las posibilidades de 
nombrar y comprender el mundo y, por tanto, y sólo entonces, transformarlo. 

Palabras clave: Desarrollo; Posdesarrollo; Buen vivir; Crisis ontológica 

Transdisciplinary Stakes from the Global South: Rethinking Development in a Dialogically 

Abstract  

Capitalism deepens a crisis in human existence that manifests itself in all spheres of our lives. This existential crisis predates 
capitalism, but capitalism feeds on it. It is well known that while the majority of people and nations struggle to satisfy their basic 
needs, a minority concentrates wealth through labor exploitation and the plunder of territories, accelerating environmental 
devastation. In response, protecting Life, understood as a fundamental unity, becomes urgent. While some argue that we must 
abandon the concept of development and seek alternatives to it, or theoretical-practical substitutions such as buen vivir, this work 
seeks not to impoverish our culture but to reappropriate and redefine development, overcoming the economicist vision of 
developmentalism, the illusions of post-developmentalism, and incorporating philosophical reflections and knowledges from the 
South Global in a dialogue-based manner. The objective is to reconstruct the meaning of development and strengthen its ethical 
foundations, rather than discard it entirely, thereby mutilating our language and reducing the possibilities to name and understand 
the world, and therefore—and only then—to transform it. 

Keywords: Development; Post-development; Buen vivir; Ontological crisis 

Para comenzar 

La respuesta acerca de qué es el desarrollo es siempre temporal y nunca absoluta: depende del lugar 
y el momento desde los cuales se enuncie, y de la intencionalidad con la cual se llene de sentido. 
Empero, el cuestionamiento debe ser constante, así como la reapropiación, resignificación y 

 
1 Postdoctroado en Estudios del Desarrollo de la Universidad Autónoma de Zacatecas, México. Correo electrónico: 
emilionudelman@gmail.com 

https://journals.tplondon.com/yeiya
http://www.tplondon.com/
http://www.tplondon.com/
http://www.tplondon.com/
http://www.tplondon.com/


270 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialógica 

 Yeiyá 

reorientación ética de los conceptos. Cuando se habla de desarrollo, suele pensarse como 
equivalente de etapismo o desarrollismo: un proceso lineal de superación de etapas por medio de 
una serie de transformaciones sociales, políticas, culturales y económicas orientadas a mejorar las 
condiciones de vida de las personas, con Europa y los Estados Unidos como referentes del tipo de 
sociedades a los cuales se aspiraría ser.  

En este sentido, el progreso de las fuerzas productivas y el crecimiento económico serían necesarios 
para aumentar las bases materiales disponibles con el fin de distribuir los bienes producidos al 
interior de una sociedad, y así disminuir la desigualdad entre las personas y los pueblos, alcanzando 
el bienestar. Pero el bienestar no llega:  

Algunos denuncian el fracaso del desarrollo bajo cualquier forma, y la necesidad de abandonarlo 
(Esteva, 1992). Otros argumentan que el desarrollo es esencialmente una creencia occidental, un 
mito o religión impuesta en otras culturas (Rist, 1997). Otros cuestionan al desarrollo centrándose 
en el rol del crecimiento económico como problema central, y desde ahí postulan la necesidad del 
decrecimiento (Latouche, 2009). Por último, otra corriente, conocida como pos-desarrollo, 
formulada por su promotor más conocido, Arturo Escobar, sostiene que el desarrollo debería ser 
considerado un discurso que expresa las premisas de la modernización o la apropiación de la 
Naturaleza, presentados como verdades absolutas, y que tienen el efecto de subordinar otras culturas 
(Escobar, 1995). (Gudynas, 2017: 84) 

No obstante, desarrollo no es sinónimo de modernización capitalista, crecimiento económico o 
dominación colonial. Plantear al desarrollo en estos términos resulta una salida fácil que requiere 
poco esfuerzo intelectual. Es necesario ser más profundos y serios.  

Hay quienes rastrean el origen del concepto entre los filósofos e historiadores del siglo XVIII, y lo 
asocian a las ideas de progreso, industrialización, libertad, igualdad y democracia (Veltmeyer y 
Bowles, 2017). Estos autores proponen entender al desarrollo, como es percibido actualmente, a 
partir de la comprensión de las últimas seis décadas de desenvolvimiento capitalista de las fuerzas 
productivas. Comienzan con el concepto entendido desde Truman, la cooperación internacional y 
el desarrollismo de los años 50 del siglo pasado: crecimiento económico, industrialización, 
modernización capitalista. Se trata del momento en el que se relega a las mayorías al subdesarrollo 
como situación de la cual se sale por medio del progreso y la modernización, es decir, siguiendo, en 
teoría, los mismos pasos que Europa y los Estados Unidos (Gudynas, 2017).  

Continúan abordando el paradigma desde la reforma liberal, que implicó un giro hacia lo social más 
que a lo económico. El desarrollo se concibe orientado al combate a la pobreza mediante políticas 
públicas. Es la época de las teorías de la dependencia, los polos de desarrollo, del desarrollo 
entendido como crecimiento económico con igualdad. Los años setenta comienzan con el golpe de 
Estado en Chile y el papel de los Estados Unidos y el Reino Unido en la planeación y ejecución del 
neoliberalismo. Continúa la década de los ochenta: el Fondo Monetario Internacional, el Banco 
Mundial, el Consenso de Washington, las reformas estructurales, los Estados al servicio de la 
reproducción y acumulación del Capital. 

En los noventa, el neoliberalismo se expande y el desarrollo rearticula en torno a la sustentabilidad, 
la inclusión, la diversidad, el multiculturalismo y la identidad. Lo local, deseablemente autónomo. El 
capitalismo se reacomoda en un mundo sin la Unión Soviética. En la primera década del siglo XXI 
aumentan las múltiples críticas y resistencias al proceso capitalista-neoliberal y se posicionan, cada 
vez más, distintas tendencias posneoliberales y posdesarrollistas como críticas a la modernización 



Nudelman Cruz 271 

journals.tplondon.com/yeiya 

capitalista, al extractivismo y al neoextractivismo, a la colonialidad, presentándose como alternativas 
poscapitalistas y postsocialistas (Gudynas, 2017). 

Lo cierto, es que el discurso hegemónico del desarrollo se ha llevado a la práctica para promover e 
imponer una visión eurocéntrica del mundo; como una herramienta de poder para la dominación 
occidental sobre el Sur Global (Veltmeyer, 2001). Pero, ¿es esto el desarrollo?  

Una crisis existencial 

Sólo es posible la reproducción social cuando aprovechamos la existencia de lo otro (plantas, 
animales, tierra, insectos, minerales, etcétera); sin embargo, ello ocurre en diferentes grados. En los 
extremos del usus2 se encuentra el sub-usus, es decir, el bajo aprovechamiento: una inaccesibilidad a 
lo necesario para la reproducción de la vida. Henry Veltmeyer (2021) refiere a la desigualdad 
ambiental como un acceso inequitativo a los componentes comunes de la Naturaleza -tierra, agua, 
minerales, energía-, a partir de su despojo para convertirlos en mercancía accesible para pocos. Por 
otro lado, el ab-usus: la separación o alejamiento respecto al aprovechamiento de las cosas: derroche, 
desperdicio, saqueo, pillaje, explotación y dominación violenta, tanto de los otros como de lo otro. 
El régimen ontológico hegemónico actual -algún punto entre el capitalismo extractivista neoliberal 
y el posneoliberalismo neoextractivista-, se sustenta en este último tipo de relaciones: de abuso, 
mientras grandes sectores de la población mundial sobreviven desde el sub-uso. 

Este contexto se ha profundizado bajo las prácticas del desarrollo capitalista neoliberal. La 
economía, la política y la cultura hegemónicas se expanden en contra de las bases materiales que 
permiten sostener la existencia humana y el resto de las existencias, sin conciencia de los límites 
biofísicos del planeta ni de los ciclos regenerativos de los componentes de la Naturaleza; están 
desconectadas de la trama de la Vida, diría Leff. La economía se vive como una “religión civil que 
hace una verdadera liturgia de la lógica sacrificial: todo merece la pena ser sacrificado con tal de que 
la economía crezca. Y cuando digo todo, es absolutamente todo: territorio, cuidados, dignidad, 
condiciones laborales” (Herrero, 2021). Tales de Mileto, en la Grecia antigua, le llamó a esta práctica 
crematística. Esto no es algo nuevo entre los humanos ni surgió con la conquista de América, aunque 
sí se profundizó. Sin embargo, la situación actual conlleva una crisis del régimen ontológico del 
Capital, la cual se expresa en forma de una crisis socioecológica, civilizatoria, multidimensional, 
estructural y sistémica. 

Además de la crisis económica, política, ecológica, social, cultural, física, piscológica -ambiental, en 
una palabra (Leff, 2020)-, hay una más profunda: la Vida se enfrenta a una crisis del antropos, “que 
pone en riesgo el sistema de soporte vital” del planeta (Veltmeyer, 2021: 26). Es una crisis que afecta 
las forma de concebir y de ser y estar en el mundo. El ser humano se separa del transcurso de la 
Vida y con ello pierde la capacidad de autogobernarse y establecer límites. Esta crisis es, ante todo, 
una crisis existencial (Leff, 2020), por lo cual más que una transición civilizatoria tal vez corresponda 
pensar en transiciones ontológicas. Hay un conflicto radical entre el Capital y la Vida: la 
reproducción del primero se logra mediante la explotación de la segunda. En otras palabras, se está 
ante una crisis ontológica que da sentido a procesos de resistencia; al replanteamiento de las propias 
existencias de individuos-colectividades -reexistencia-, y a los cuestionamientos sobre la realidad 
para construir otras formas de concebir el mundo, y de ser y estar en él. 

 
2 En latín significa uso: el aprovechamiento de algo. No se plantea desde una voz utilitarista o instrumental sino de correspondencia entre 
las partes involucradas. 

https://journals.tplondon.com/yeiya


272 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialógica 

 Yeiyá 

Se trata de una crisis que perturba todos los ámbitos de la existencia de todos y de todo, generando 
procesos involutivos caracterizados por la angustia; la incertidumbre; el miedo; el individualismo; 
las identidades como objetos de cambio y de consumo; la desesperanza; esencialismos culturales y 
etnocentrismos decoloniales; apatía; atomización social; violencias; apariencia y simulación, y se 
refleja en la motivación y conductas de las personas, en el alejamiento del ser humano con la Vida 
y, por tanto, en el deterioro del ambiente. “El imaginario social parece envenenado” (Braidotti, op. 
cit.: 12). La crisis ambiental es resultado del tipo de relaciones y conexiones que ha construido el ser 
humano con lo que le rodea a lo largo del tiempo. Así, el problema está relacionado con la 
concepción que tiene de sí mismo, del lugar que se da en el mundo, y del lugar que otorga en él a la 
alteridad y a lo no-humano. Bajo el régimen ontológico del Capital se ha extendido entre los seres 
humanos en crisis una “emocionalidad subjetiva, situacional y volátil” (Braidotti, 2018: 122). Desde 
la “retórica de la lamentación” (Ibidem), este es el mejor contexto para las víctimas:3 

(…) la presente coyuntura de la emoción se debe, en última instancia, al neoliberalismo. El régimen 
neoliberal presupone las emociones como recursos para incrementar la productividad y el 
rendimiento. A partir de un determinado nivel de producción, la racionalidad se percibe como 
coacción, como obstáculo. De repente tiene efectos rígidos e inflexibles. En su lugar entra en escena 
la emocionalidad, que corre paralela al sentimiento de libertad, al libre despliegue de la personalidad. 
Ser libre significa incluso dejar paso libre a las emociones. El capitalismo de la emoción se sirve de 
la libertad. Se celebra la emoción como expresión de la subjetividad libre. La técnica de poder 
neoliberal explota esta subjetividad libre. (Han, 2019: 70, 71) 

Se cancela la libertad en nombre de la culpa, y se confunde la corrección política con la ética. Se 
explota la psique,4 el tiempo, “a toda la persona, la atención total, incluso la vida misma” (Han, 2019: 
38). El ser humano en crisis vive la cultura del éxito, de la fama; está obsesionado con la felicidad, 
pero antes que nada quiere no tener límites ni responsabilidades: 

Una libertad verdadera sólo sería posible mediante una completa liberación de la vida respecto del 
Capital, de esta nueva trascendencia. La trascendencia del Capital cierra el paso a la inmanencia de 
la vida. (…. Esta libertad sólo se podría esperar de (…) una forma de vida que esté libre de la 
necesidad (…), más allá del trabajo y el consumo. (Han, 2019: 79, 80) 

En un clima antiintelectual, la persona en crisis rehúye al conflicto (y a pensar con profundidad 
sobre el mundo). Sin embargo, el conflicto es sustancial en la dialéctica, y por tanto en los cambios 
y las transformaciones (Han, 2019): “hace falta el desencuentro, la confrontación”, dice Ángeles 
(Eraña, 2021: 151). El humano en crisis no trabaja para satisfacer sus necesidades sino las del Capital, 
el cual “genera sus propias necesidades, que nosotros, de forma errónea, percibimos como propias” 
(Han, 2019: 19). Es el uno deseando el deseo del otro. Se trata de una crisis de la posibilidad 
ontológica: ser. 

Vivir bien, bien-estar 

Todas las culturas a lo largo de la Historia han tenido definiciones propias en torno a lo que cada 
una considera lo que es vivir bien, según la época, su contexto: el lugar, el género, etnia y clase social 
de donde se provenga. Ningún pueblo puede autonombrarse dueño de la idea de vivir bien; hacerlo 
resulta no sólo etnocéntrico sino hasta racista. Estar bien, vivir bien, es algo que ha ocupado a la 

 
3 “La víctima es el héroe de nuestro tiempo. Ser víctima otorga prestigio, exige escucha, promete y fomenta reconocimiento, activa un 
potente generador de identidad, de derecho, de autoestima. Inmuniza contra cualquier crítica, garantiza la inocencia más allá de toda duda 
razonable. (…) No somos lo que hacemos, sino lo que hemos padecido, lo que podemos perder, lo que nos han quitado”. (Giglioli, 2017: 
7) 
4 La psiché, el alma/mente, la fuerza vital de la que hablaban los griegos antiguos. 



Nudelman Cruz 273 

journals.tplondon.com/yeiya 

especie humana desde el principio de sus tiempos. Por lo general, apuntan hacia un ideal común: el 
equilibrio, la armonía entre las partes que componen el Todo, que es la Vida. 

Aristóteles, por ejemplo, hablaba del bien vivir hace más de dos mil años. El macedonio le llamó 
eudaimonía, bien estar,5 lo cual significa “encontrarse o estar bien” (Aristóteles, 2021: 61), resultado 
de obrar bien. No refería a una vida de riquezas y poder, la cual cuestionaba, sino a una vida virtuosa, 
eligiendo, frente a todas las posibilidades de acción, los buenos hábitos: ser rectos, justos, mesurados 
y responsables, lo cual sólo puede darse con el otro, en una vida compartida, en común, o en syn-
bíōsis. Esta filosofía de vida, decía, no se da por naturaleza entre las personas sino que se enseña, se 
elige o rechaza libremente, y cada pueblo, en diferentes momentos de la Historia, determina lo que 
es y no virtuoso; no es algo estático. Con Epicuro, quien también habló de la frugalidad, podría 
enriquecerse la idea del bien vivir con el “bienser” y el “bienvincularse”, de acuerdo con Reichmann 
(2014: 421). La ecofilosofía, por otro lado, propuesta contemporánea de Skolimowski, consiste en un 
modo integral y unitario de ver el mundo, reverencial ante la Vida, y como estilo de vida se basa en 
la austeridad, la reciprocidad, la solidaridad, el respeto y el cuidado hacia todas las formas de 
existencia, lo cual es posible por medio de una “conciencia ecológica” en las personas, sustentada 
en el principio vital de que “todos los elementos del universo son codependientes y se 
codeterminan” (2017: 39). 

Ante la crisis existencial profundizada por el capitalismo, existen varias propuestas latinoamericanas 
sobre el buen vivir o, mejor dicho, los buenos vivires (Acosta, 2008). Compilaciones al respecto 
pueden encontrarse en Vivir bien: ¿paradigma no capitalista? (Farah y Vasapollo, 2011); Buena vida, buen 
vivir: Imaginarios alternativos para el bien común de la humanidad (Delgado Ramos, 2014); Post–crecimiento y 
buen vivir. Propuestas globales para la construcción de sociedades equitativas y sustentables (Endara, 2014); Buen 
Vivir and the Challenges to Capitalism in Latin America (Veltmeyer y Záyago, 2021), por mencionar 
algunas muestras que contienen decenas de ejemplos. 

En general, los buenos vivires surgen como crítica y cuestionamiento al régimen del Capital, a la 
colonialidad y al concepto y práctica del desarrollo. No se trata sólo de propuestas deontológicas 
sino también de prácticas realmente existentes: formas de concebir y habitar el mundo que, sin ser 
perfectas, se orientan por el cuidado de la Vida. Algunas propuestas sobre el buen vivir, sin embargo, 
hacen un uso ideológico del concepto desarrollo, lo cual puede derivar en la desmovilización y la 
deslegitimación de otras propuestas. Desde estas posturas posdesarrollistas -Sachs, Esteva, Escobar, 
Yampara, Huanacuni, por ejemplo-, con presuposiciones idealistas (Veltmeyer, 2001) rechazan las 
herramientas proporcionadas por los análisis sociales científicos que por años han sido el soporte 
de acciones políticas y proyectos de cambio radical, y cuyos efectos resultan desmovilizadores tanto 
a nivel de la teoría como de la práctica. 

Tras los abusos del desarrollo viene el desencanto con el concepto, los Estados Unidos y Europa, 
conformándose distintas posturas que buscan construir un mundo diferente al definido por el 
Capital. Entre estas corrientes es posible identificar una pretensión hegemónica andino- amazónica 
en la “disputa por la apropiación del concepto” (Acosta, 2014: 39), lo cual significa un intento de 

 
5 El bien estar y el bienestar no son lo mismo, pues se fundan sobre principios y valores diferentes. Vivir una vida significativa es vivir 
una vida en común, en la que se reconoce la interconectividad entre las partes. El bienestar hace referencia al individuo, a los bienes 
materiales, al crecimiento económico, a la ganancia, a la persecución de los intereses personales aun a expensas de los demás, lo cual 
deriva en sociedades caracterizadas por la explotación, el despojo, el saqueo, la desigualdad y la degradación ambiental. El bien estar, en 
tanto eudaimonía, refiere a vivir una vida virtuosa, de buenos hábitos, que contribuya al bien común, con sentido de comunidad y 
responsabilidad. Aristóteles pensaba que el fin último del ser humano era alcanzar la eudaimonia: un estado de florecimiento al cual se 
llega por medio de un proceso en el que se ponen en práctica acciones racionales, orientadas a vivir una vida virtuosa, significativa, con 
sentido. 

https://journals.tplondon.com/yeiya


274 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialógica 

 Yeiyá 

pretensión universal de validez por parte de algunos pensadores. En ciertas posturas del 
posdesarrollismo se identifican discursos exclusivistas y entocéntricos, como los de Huanacuni y 
Yampara: el buen vivir es una cuestión indígena; es la filosofía de vida, no dual,6 de los pueblos 
originarios, y se debe aprender a vivir de tal forma. Estas corrientes se caracterizan por exaltar los 
saberes y las prácticas de los pueblos originarios, al mismo tiempo que descalifican lo proveniente 
de Occidente, a excepción de los avances científicos y tecnológicos apreciados como importantes. 

Hay autores que incluso afirman que las posturas posdesarrollistas del buen vivir son el nuevo 
espíritu del capitalismo (Sánchez Parga, 2011). Primero, porque la Naturaleza no puede ejercer 
derecho alguno; segundo, porque otorgar derechos a aquello que no puede ejercerlos es dejar de 
lado la responsabilidad ética del ser humano. El hecho de recurrir a esquemas del pasado, como las 
formas organizacionales llamadas originarias o milenarias, para resolver cuestiones del presente es, 
en términos de este autor, una evasión mental; un recurso imaginario, un simbolismo refundador, 
una serie de “idearios y movimientos retrovolucionarios”, una “política evasiva y reaccionaria de la 
memoria y de la manipulación de las tradiciones para arreglar el futuro” que “responde a 
retroproyecciones ideológicas” (Ibídem: 32): 

El recurso a discursividades étnicas (pachamama, sumak kawsay) es portador de una utopía reaccionaria, 
que adopta una fórmula del pasado como proyecto futuro, y no tiene en cuenta las condiciones de 
posibilidad para transformar la realidad, en detrimento de lo que puede ser una utopía política, basada 
en una crítica teórica de la realidad para transformar sus condiciones de posibilidad. Mientras que las 
utopías reaccionarias son ideológicas y no tienen más programa que el de la resistencia y la 
interpelación, la utopía política es ética y portadora de una práctica revolucionaria de cambio. (…) 
Estas ideas (…) circulan fácilmente y viajan por doquier a toda velocidad, tienen un alto valor de 
cambio, y sobre todo poseen una semántica delirante: de ellas se puede hablar sin cesar y se puede 
decir cualquier cosa, ya que soportan una discursividad ilimitada; y sobre todo se puede vivir de ellas, 
pues no requieren mucho esfuerzo mental. Y gracias a su grado cero de carga teórica se prestan a un 
gran despliegue retórico; todo el mundo puede hablar de ellas, sin necesidad de justificar la 
coherencia de tales discursos. (Ibídem: 32-33, 47-48) 

Aquí se intenta abordar el concepto sin romantizar a ningún pueblo como poseedor de la verdad 
sobre cómo hay que comprender y habitar el mundo: “La denigración racista de los salvajes, y la 
celebración ingenua de la inocencia salvaje son los dos lados de la misma moneda imperialista” 
(Graeber y Wengrow, 2021: 69). Las concepciones sobre lo que podría significar buen vivir, vivir 
bien, bien estar, bien vivir, bien ser, bien vincularse, no conciernen a un grupo social concreto o a 
un momento de la Historia, sino a una cuestión humana, existencial, ontológica. 

Macas, Houtart, Acosta y Gudynas, entre otras personas, tienen propuestas interesantes y, desde el 
punto de vista de quien escribe, diferentes a aquellas que buscan sustituir al desarrollo por el buen 
vivir o que apuestan por el decrecimiento. Mamani (2011), por ejemplo, dice que bien vivir -suma 
qamaña, en aymara, sumaj kawsay en quechua- deriva del qamiri: saber vivir la vida, y se contrapone al 
mal-vivir, propio de un sistema desequilibrado y desconectado de la Vida. Este bien vivir es una 
forma concreta de pensar, de sentir, de actuar, en la que el mundo, y lo que en él habita, es 
considerado como totalidad interrelacionada, como vida completa –uraqpacha- o, en otras palabras, 
“completitud existencial” (Ibidem: 69). De esta forma, el bien vivir refiere a la “connotación moral, 
filosófica, ética, estética” (Ibidem: 68) de una vida en común, compartida. Refiere a una forma de ser 

 
6 Sin embargo, la cosmogonía andina también separa al ser humano de la Naturaleza en términos duales: la naturaleza humana -runa- y 
la naturaleza salvaje -sacha- (Sánchez Parga, 2011: 44). En la cosmogonía maya del periodo clásico, otro ejemplo, los dioses deciden que 
los animales deben ser alimento de los seres humanos, se encuentran en una escala distinta, pues los primeros no pueden hablar, no 
articulan voces inteligibles, son producto de un intento primigenio de crear vida inteligente y su destino es ser comidos, usados. 



Nudelman Cruz 275 

journals.tplondon.com/yeiya 

y estar, de pensar y habitar el mundo, es decir, a un régimen ontológico concreto. No es algo 
exclusivo de los pueblos indígenas.  

Para Macas (2010), el buen vivir -la vida plena material y espiritual-, no es una idea/práctica exclusiva 
de los pueblos originarios sino de la totalidad de la humanidad, y por tanto es plural; el buen vivir 
no forma parte de un pensamiento único ni etnocentrado. La condición para vivir bien es la 
convivencia armónica, equilibrada, entre seres humanos y el resto de la Naturaleza. Por lo mismo, 
las relaciones de reciprocidad, redistribución, cooperación y solidaridad son fundamentales para una 
forma de vida comunitaria, opuesta al individualismo y a la mercantilización de la Vida. 

Houtart (2008) también se distancia tanto de la modernidad capitalista como del fundamentalismo 
indígena. Habla de la necesidad de algo nuevo; de una nueva forma de recurrir a los componentes 
disponibles, no ya como bienes o recursos sino como elementos de la Naturaleza a ser usados, no 
abusados un subutilizados, para la reproducción social. Asimismo, refiere una nueva forma de vivir 
que va más allá del capitalismo y del etnocentrismo indígena; trata sobre la vida colectiva, en armonía 
con la Naturaleza, sustentada en las prácticas comunitarias y la solidaridad. Su apuesta es la de 
fusionar los aspectos positivos de las culturas occidentales, africanas, asiáticas, y las filosofías de los 
herederos más inmediatos de los pueblos prehispánicos. La solución a la crisis estructural y sistémica 
se encuentra en la convergencia de fuerzas. 

Por su parte, Concheiro y Núñez hablan de la posibilidad de plantear el buen vivir como una idea 
universal: una “concepción del mundo que abarca la totalidad de la Vida”, como “totalidad 
incluyente” (2014: 188, 196), y de acuerdo con Modonesi y Navarro, “la narrativa del buen vivir se 
conecta con y se retroalimenta de la crítica anticapitalista y la perspectiva revolucionaria que el 
marxismo ha ido sosteniendo a lo largo de más de 150 años de tradición”, por lo que “el buen vivir 
podría coincidir con el proyecto emancipatorio integral que acompaña y nutre la reflexión marxista” 
(2014: 208, 209). El buen vivir es una “filosofía de vida, un horizonte de sentido crítico de la 
racionalidad capitalista” (Idem: 207), que no deja de lado los aportes críticos y más radicales de la 
modernidad, los avances tecnológicos del capitalismo, las teorías científicas y filosóficas europeas y 
estadounidenses, la Iglesia católica ni la lengua castellana. 

Puede entenderse el vivir bien “como un horizonte teórico-conceptual para contribuir a la 
formación de una sociedad humanizada y una humanidad socializada en armonía con la Naturaleza” 
(Téllez, 2014: 1). Como el horizonte ético del desarrollo. Consiste en el principio ético-moral de una 
sociedad plural, como el objetivo último. De acuerdo con Téllez, entre los aymara el suma qamaña 
refiere al estar-siendo en plenitud. Para los quechuas, alli kawsay es saber vivir con uno mismo, saber 
convivir con lo que le rodea. Téllez explica vivir bien en términos de: a) realización espiritual - 
reconocimiento de la identidad: aprecio a la existencia, por ejemplo; b) acceso a bienes materiales; 

c) vida en comunidad, lo cual implica la complementariedad y la reciprocidad; d) armonía con la 
madre tierra: no vivir de la tierra sino con la tierra; e) volver a ser, como proceso de descolonización, 
tanto externa como interna. 

Acosta (2008) explica al buen vivir como un bienestar colectivo contrapuesto al bienestar occidental 
fundamentado en el crecimiento material a costa de la explotación y mercantilización de la 
Naturaleza. Es una filosofía de vida basado en otro tipo de valores: “el conocimiento, el 
reconocimiento social y cultural, los códigos de conductas éticas e incluso espirituales en la relación 
con la sociedad y la Naturaleza, los valores humanos, la visión de futuro, entre otros” (Ídem: 34). 
Desde Acosta se propone al buen vivir como una nueva forma de vida basada en relaciones 
armoniosas, no sólo con otros seres humanos sino también con el resto de la Naturaleza, distinta a 

https://journals.tplondon.com/yeiya


276 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialógica 

 Yeiyá 

las impuestas desde el capitalismo neoliberal. Por ello, dice, es necesaria una nueva economía, 
solidaria, redistributiva, centrada en los valores de uso y no de cambio, aunque, al igual que para 
Houtart, no dejan de ser importantes. Es una filosofía de vida ocupada por la vida humana digna, 
no por las ganancias. Para Acosta, el buen vivir es “una oportunidad para construir colectivamente 
un nuevo régimen de desarrollo” (2008: 5). Afirma que no es suficiente reapropiarse y significar el 
concepto desarrollo; también es necesario establecer una nueva ética, y en tal sentido los buenos 
vivires son valiosos pues otorgan derechos existenciales -ontológicos- a la Vida, a todos los 
componentes de la Naturaleza (Acosta, 2008; Leff, 2020). Asimismo, que el buen vivir es una 
categoría central en la filosofía de vida de los pueblos indígenas (2009). No los idealiza, pero 
reconoce su contribución: “su aporte nos invita a asumir otros ´saberes´ y otras posibilidades. La 
visión andina, empero, no es la única fuente de inspiración” (Acosta, 2014: 191). La idea de bien 
vivir, bien estar, vivir bien, buen vivir, “se sustenta también en algunos principios filosóficos 
universales aristotélicos, marxistas, ecologistas, feministas, cooperativistas, humanistas y otros” 
(Acosta, 2014: 191). 

Se propone entender al bien vivir como calidad de vida en armonía con la Naturaleza, reconociendo 
los saberes y prácticas orientadas por el cuidado de la Vida. Así, la alternativa al no- 
desarrollo/antidesarrollo, o desarrollo capitalista, se sustenta en los valores de la austeridad, la 
sobriedad, la mesura, los límites y la frugalidad, donde el desarrollo es resignificado en torno a los 
principios de la sostenibilidad superfuerte (Gudynas, 2015). Para este autor, el buen vivir es una 
crítica radical al no-desarrollo y se expresa como una serie de principios éticos-morales que rigen la 
vida: “el buen vivir implica una nueva forma de concebir la relación con la Naturaleza a manera de 
asegurar simultáneamente el bienestar de las personas y la supervivencia de las especies de plantas, 
animales y de los mismos ecosistemas” (Gudynas, 2011: 231).7 En este sentido se trata de la filosofía 
sustantiva de un régimen ontológico orientado por el cuidado de la Vida, ya que puede entenderse 
como una ética ambiental que reconoce los valores intrínsecos de la Naturaleza, al tiempo que 
cuestiona el antropocentrismo: “se aproxima a las concepciones de la llamada sustentabilidad 
superfuerte que se presenta como una alternativa a las ideas tradicionales del desarrollo y defiende 
otro marco de valores y relaciones con el ambiente” (Ídem: 232). 

Si bien a lo largo del tiempo y el espacio cada cultura ha definido qué entiende por una vida buena, 
hoy el bien vivir, bien estar, buen vivir, bien ser, se perfila como una filosofía de vida que rescata 
principalmente las formas de reproducción de la vida de las sociedades campesindias,8 y refieren a 
patrones de consumo -en tanto representativo sintético de la producción, valorización y 
distribución- no capitalista, con el respeto a los ciclos reproductivos de la Naturaleza. Es la vida en 
unidad común: saber convivir en armonía social y con la naturaleza externa del ser humano. La 
buena vida es la cultura del respeto por la Vida. Muchos regímenes ontológicos orientados por el 
cuidado de la vida tienen al bien vivir y el bien estar como filosofía de vida,9 más allá de los distintos 
nombres que lleven, los territorios y los tiempos de donde provengan: “La rebeldía no es cosa de 
lengua, es cosa de dignidad y de ser humanos” (Comité Clandestino Revolucionario Indígena- 
Comandancia General del Ejército Zapatista de Liberación Nacional, 1996). 

 
7 Unceta define al buen vivir como “una forma de vida capaz de asegurar una mayor satisfacción humana, basada en la equidad, la 
cohesión social y la sostenibilidad” (2014: 60), la cual no debe asociarse a la idea de decrecimiento sino a la de poscrecimiento. 
8 Campesindio, concepto propuesto por Armando Bartra que refiere al ethos de la gente del campo en América, compuesto de dos caras: 
el ser campesinos y el ser indígenas en un contexto de colonización y capitalismo. 
9 Como teorías y prácticas de sus formas de desarrollo; como horizontes éticos; éticas de sus desarrollos; estructuras de sus regímenes 
ontológicos. 



Nudelman Cruz 277 

journals.tplondon.com/yeiya 

¿Qué es y qué no es el desarrollo? 

Ante el encuentro con el otro, el ser humano busca múltiples explicaciones a las diferencias. Ha sido 
común, a lo largo de la Historia, que esos encuentros no se den de forma tersa y amigable, y que al 
otro se lo vea como un ser inferior: 

Por lo general, los indoeuropeos consideran a los otros “salvajes”. Por eso los arios establecieron las 
castas al llegar como conquistadores a la India en 1600 a. C., y los griegos llamaron a los no griegos 
bárbaros. Los cristianos llamaron a los no cristianos “paganos”, que quiere decir “campesinos”. 
Fueron, pues, campesinos a quienes se les consideró infieles, idólatras y cosas por el estilo. Los 
cristianos, en cambio, viviendo en las ciudades fueron los “urbanos”, hasta hoy día término 
equivalente de “cultos”. (Lenkersdorf, 2003: 50) 

Menospreciar al otro, quizá, sea una característica humana universal. El antropólogo Bateson acuñó 
el término esquizogénesis para describir la tendencia de las personas y los pueblos a definirse a sí 
mismos a partir de la diferenciación con los otros (Graeber y Wengrow, 2021). Por ejemplo, tlatoani 
significa “aquél que posee la palabra”, frente a quien no puede ostentarla (Todorov, 1998: 87): 

La primera reacción, espontanea, frente al extranjero, es imaginarlo inferior, puesto que es diferente 
de nosotros: ni siquiera es un hombre o, si lo es, es un bárbaro inferior; si no habla nuestra lengua, 
es que no habla ninguna, no sabe hablar, como pensaba todavía Colón. Y así, los eslavos de Europa 
llaman a su vecino alemán nemee, el mudo; los mayas de Yucatán llaman a los invasores toltecas nunob, 
los mudos, y los mayas cakchiqueles se refieren a los mayas mam como “tartamudos” o “mudos”. 
Los mismos aztecas llaman a las gentes que están al sur de Veracruz nonoualca, los mudos, y los que 
no hablan náhuatl son llamados tenime, bárbaros, o popoloca, salvajes. (Todorov, 1998: 84) 

Sin embargo, la extrañeza que experimentan los peninsulares frente a la otredad hoy americana hacia 
1492 es bastante más brutal, al punto de considerar al indio no como un ser mudo, sino como una 
bestia, y por tanto incapaz de tener derechos existenciales: “el lenguaje del colono, cuando habla del 
colonizado, es un lenguaje zoológico (…). El colono, cuando quiere describir y encontrar la palabra 
justa, se refiere constantemente al bestiario” (Fanon, 2011a: 8, 9). Los pobladores originarios de 
América aparecen como seres infantiles e inmaduros ante los europeos. Pero en estas tierras no sólo 
son bisoñas las culturas, sino que también animales y vegetales figuran como salvajes y degenerados 
(Dussel, 1994). Buffon pensaba que “en América hasta los pájaros cantaban mal” (Ansaldi y 
Giordano, 2012: 67), que la Naturaleza era salvaje, inculta, llena de bosques; se trataba del “mundo 
en estado bruto” (Duchet, 1988: 175).1492 es el año del encubrimiento del otro, de su negación 
ontológica (Dussel, 1994); de “la negación violenta de las diferencias (…), expresión de 
intolerancia”; de “la tensión entre revelamiento y negación de la alteridad humana” (Ansaldi y 
Giordano, op. cit.: 64); del comienzo de la actual era moderna. Para Duchet (1988) se trata de una 
red de negaciones en la que los pueblos originarios de América suelen ser descritos como bárbaros, 
sin historia, moral, palabra o religión, considerándolos más naturales y ubicándolos en el pasado 
mismo de los europeos medievales - griegos y romanos en el mejor de los casos-. A esto puede 
llamársele colonialidad. La colonialidad, o colonialidad del poder, puede ser entendida como aquella 
estructura de poder característica de la modernidad capitalista sustentada en un sistema de 
dominación construido a partir de la clasificación social jerárquica, que parte del racismo, y se 
expresa como un sistema de explotación que despoja del fruto de su trabajo a las personas y 
colectividades. Al ser parte de la modernidad capitalista, la colonialidad surge tras la 
invención/invasión de América como colonialismo moderno, y resulta en la esencia del 
eurocentrismo (Quijano, 2000). 

https://journals.tplondon.com/yeiya


278 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialógica 

 Yeiyá 

Los europeos ubicaron a los americanos en el pasado pagano europeo, politeísta, y lo compararon 
con su presente cristiano-moderno, de reconquista territorial ante la presencia bárbara de moros y 
judíos. Por ello los hispanos llamaron mezquitas a los templos religiosos con los que se fueron 
encontrando en el camino (Todorov, 1998). Los bárbaros se modernizaron en el siglo V o fueron 
vencidos. No habría porqué esperar una actitud distinta en los siglos XV-XVI… o XXI. Para 
lograrlo, establecieron parámetros para clasificar a la sociedad bajo una ideología racista10 (Mignolo, 
2005), construyendo de esta forma al ser inferior: al colonizado, con todas sus consecuencias 
psicológicas y de conciencia, situaciones ante las cuales tendría tres opciones: blanquearse - 
modernizarse, europeizarse-, desaparecer o liberarse (Fanon, 2011b). 

Frente al supuesto atraso con el que se encuentran los europeos en este lado del mundo, deviene el 
cambio cultural para que los salvajes se civilicen adoptando el régimen ontológico europeo. Más 
adelante se llamará a este proceso evolución, progreso, finalmente desarrollo. Al no reconocer al 
otro, al negar su ser y su posibilidad de llegar a ser, el peninsular impone sus valores y exige que el 
resto de la humanidad interprete el mundo de la misma forma (Todorov, 1998). Los sectores 
hegemónicos de Europa expropiaron los componentes naturales de los territorios, como los saberes 
y prácticas culturales de estos pueblos que resultaron más convenientes para el desenvolvimiento 
del capitalismo, mientras reprimieron durante largo tiempo “las formas de producción de 
conocimiento (…), sus patrones de producción de sentidos, su universo simbólico, sus patrones de 
expresión y de objetivación de la subjetividad” (Quijano, op. cit.: 126). 

A partir de la creída superioridad racial y cultural de los europeos, naturalizaron las diferencias y las 
desigualdades entre unos y otros, y determinaron el estado salvaje, natural, del ser humano, como 
“el punto de partida del curso civilizatorio cuya culminación es la civilización europea” (Ídem: 133). 
Este pensamiento dio cabida al mito evolucionista unilineal, a la idea primigenia de progreso, y 
fortaleció el pensamiento dualista del logos occidental: tradicional/moderno, salvaje/civilizado, 
europeo/no europeo, mente/cuerpo, sociedad/naturaleza, individuo/colectivo. Es decir, el 
pensamiento sobre la transición progresiva y unilineal del salvajismo a la civilización, del paganismo 
al cristianismo, de la Edad Media a la Ilustración, del capitalismo al comunismo, se universalizó 
domesticando a las culturas no europeas en formas particulares de ser y estar en el mundo. 

Los estadios de evolución en términos de progreso hacia las formas de vida de la civilización 
centroeuropea y estadounidense han permitido plantear la idea del desarrollismo “como posición 
ontológica por la que se piensa que el ´desarrollo´ que siguió Europa debería ser seguido 
unilinealmente por toda otra cultura” (Dussel, op. cit.: 13). El progreso, entendido como ese avance 
material e inmaterial desde la barbarie hacia la civilización europea, se planteó como horizonte de 
expectativa y se justificó científicamente por medio de disciplinas como la Antropología incipiente 
hacia el siglo XVIII, cuando se establecieron los diferentes estadios evolutivos del ser humano. El 
hombre civilizado -blanco, varón, cristiano- demostrará su superioridad, según Buffon, en el 
momento en que transforma la Naturaleza en beneficio propio, en un sentido de dominación y 
explotación por medio de la racionalidad instrumental.11 Con esto se refuerza la idea de que la 

 
10 Racismo no en un sentido exclusivo de raza -rasgos físicos como el color de piel o el tipo de cabello, aunque finalmente bajo el racismo 
los rasgos físicos constituyen el principal elemento para el encasillamiento-, sino también de etnia -historia, lengua, religión, cultura- 
(Mignolo, 2005). La mejor manera de comprender la relación del racismo con el capitalismo es a través del pensamiento de Césaire 
recuperado por Fanon: La noción de raza se acuña con la de clase; “el blanco representa el capital y el negro el trabajo (…). El pecado es 
negro, la virtud es blanca. Es imposible que todos estos blancos juntos, revólver en mano, se equivoquen”. Esta es la primera condición 
de la división internacional del trabajo (Fanon 2011b: 100, 105). 
11 La racionalidad instrumental es un tipo de racionalidad humana que se vio favorecida con la modernidad capitalista, y desde ahí se 
despreciaron otro tipo de racionalidades. Todos los grupos humanos, cada individuo, posee la capacidad de racionalidad instrumental 
con respecto a fines, en tanto refiere al método técnico del ser humano para relacionarse con su entorno y transformar sus componentes 



Nudelman Cruz 279 

journals.tplondon.com/yeiya 

civilización es una, y sólo un camino es posible para llegar a ella: el desarrollo. Salirse del camino 
refleja degeneración, decrepitud, negatividad pura (Duchet, 1988). Esto dará cabida a distintas 
explicaciones antropológicas sobre el comienzo de la humanidad y su culminación civilizatoria, 
como el determinismo geográfico, el determinismo racial, el difusionismo cultural, y desde el 
racismo, se tratará de civilizar a las sociedades no europeas, que por naturaleza no sólo son infantiles, 
ignorantes, flojas y estúpidas, sino incluso “más feos, más pequeños, más arrugados” que los 
civilizados (Ídem: 242). 

Es cierto que desde la razón tecnocientífica se ha entendido al desarrollo como blanqueo; como un 
dispositivo discursivo y práctico del régimen del Capital para generar plusvalía y reproducir el Capital 
bajo dinámicas de explotación, extracción y despojo, o como la planeación de un proceso de 
extracción, producción e industrialización orientado a la redistribución de los recursos públicos por 
medio de servicios, políticas y derechos sociales. Es cierto, también, que el desarrollo se ha planteado 
en términos antropocéntricos, cuya versión menos dañina deviene en humanismo. En ambos casos 
se han explotado los componentes de la Naturaleza en diferentes grados, lo cual ha condicionado, 
y condiciona, la reproductibilidad de la Vida en el planeta. Entonces, “resulta inapropiado y 
altamente peligroso aplicar el paradigma del desarrollo tal y como es concebido en el mundo 
occidental” (Acosta, 2008: 38), pero también es una “banalidad ideológica” restringirlo al 
crecimiento o a “la capacidad de un pueblo de acumular por la vía capitalista” (Nahmad, 2014: 23). 

La cuestión no es desarrollarse o no desarrollarse, sino cómo desarrollarse. La cuestión esencial es 
determinar cuáles son los objetivos, las metas, los propósitos y los fines del desarrollo. El fin último 
de todo desarrollo es la vida. El desarrollo está al servicio de la vida y contribuye positivamente a 
ella. Si de la ecuación eliminamos la vida, todas las ideas de desarrollo pierden su sentido. 
(Skolimowski, 2012: 291) 

Retomando la pregunta inicial de este escrito, ¿qué es el desarrollo?, vale la pena escuchar voces 
poco reconocidas. Quien fuera presidente del Movimiento Popular de Liberación de Angola, 
Agostinho Neto, comprende al desarrollo como un proceso anticolonialista y antiimperialista de 
liberación, basado en la cooperación y la solidaridad entre los oprimidos, que parte de los valores 
culturales de cada pueblo desde una postura crítica, pues cuestiona los estancamientos culturales y 
los tradicionalismos. Para Agostinho (2012), desarrollarse significa liberarse de las relaciones de 
dominación; implica hacer revolución y vivir en revolución. 

Para el filósofo vietnamita Pham Van Duc (2012) el desarrollo es la buena filosofía: una sabiduría 
práctica para actuar de manera ética ante la Vida. La estrecha colaboración entre todos los pueblos 
del mundo es fundamental para el desarrollo, asegura. Los aislamientos, las negaciones categóricas 
del otro, los fundamentalismos étnicos, son perjudiciales. Considera que hay muchos valores del 
marxismo-leninismo que deben preservarse y, desde el pensamiento crítico, cuestionar aquéllos que 

 
a partir de distintos instrumentos, con el fin de garantizar la reproducción de la vida humana: “la cuerda, el palo y la piedra que son armas 
de lucha son también instrumentos de domesticación y humanización de la Naturaleza, ya que sirven para uncir al animal, labrar la tierra 
y moler los granos” (Sánchez Parga, 2011: 38). El problema deviene cuando ese tipo de racionalidad es diosificada, vuelta ideología, bajo 
la creencia de que a partir del manejo de la ciencia y la técnica moderna se alcanzará el fin último: control político del otro y lo otro -
humano y no humano-, la eficiencia y la maximización económica. No se trata de desechar este tipo de racionalidad y buscar o construir 
una racionalidad alternativa basada en la solidaridad y la reciprocidad, como si la racionalidad comunicativa, por ejemplo, también 
intrínseca a la naturaleza del ser humano, no se planteara la posibilidad de mediar las relaciones entre el ser humano y su exterioridad a 
partir de interacciones simbólicas y dialógicas. Se trata de encontrar el equilibrio entre distintos tipos de racionalidad, que en ningún 
momento se limitan a racionalidad instrumental y racionalidad alternativa. El problema no es la acción racional con respecto a fines, sino 
la acción racional instrumental como ideología de dominación, opresión y explotación del otro, que a fin de cuentas legitima la 
racionalidad capitalista. Sin embargo, es necesario aclarar que las nociones sobre dominación y domesticación de la Naturaleza anteceden 
a las ideas antropológicas de Buffon, pues en el Génesis de la Biblia es evidente la supuesta superioridad del ser humano frente a su 
naturaleza externa. 

https://journals.tplondon.com/yeiya


280 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialógica 

 Yeiyá 

se consideren arcaicos, por lo que la labor de la actualización y la resignificación constante desde la 
creatividad es necesaria. La apuesta de Pham, como la Houtart, es la fusión; la síntesis de distintos 
sistemas filosóficos como condición para construir de manera colectiva una solución a la crisis del 
régimen ontológico del Capital. Ello significa nuevas formas de interpretar y transformar la Realidad 
desde el pasado y el presente hacia el futuro, valorando los aportes tanto del budismo, el taoísmo, 
el marxismo-leninismo y el cristianismo, por decir, según Van Duc. 

Mutsaku (2003), filósofo del Congo, dice que el desarrollo tiene que ver con la liberación12 de los 
pueblos frente al dominio, la enajenación y la explotación colonial. En este sentido, la liberación se 
da de dos maneras: la liberación de la racionalidad, que garantiza la capacidad de tomar decisiones 
de manera libre, y la liberación que permite la producción “de las condiciones materiales que 
posibilitan el despliegue de las potencialidades humanas” (2003: 129). De esta forma, el desarrollo 
es liberación; autonomía y libertad para razonar, para decidir las formas en que cada colectivo busca 
garantizar las bases materiales e inmateriales con el fin de que el despliegue13 de las opciones vitales 
del ser humano sea posible. En esta línea, podría entonces considerarse al desarrollo como una 
filosofía plural de la liberación, pues no habría una sola forma de desarrollarse/liberarse. Mutsaku 
afirma que lo que en América Latina se ha nombrado liberación, en África y en la América negra se 
lo ha llamado negritud.14 Esta se construye como antítesis de la supuesta “superioridad teórica y 
práctica del blanco” (Ídem: 143). En la misma línea del pensamiento de Agostinho respecto a la 
crítica a los tradicionalismos y etnocentrismos culturales, Mutsaku reconoce que es necesario 
recuperar elementos de las culturas europeas y norteamericanas, como la ciencia y la técnica, 
readaptándolas a las necesidades de cada pueblo y colectividad desde la filosofía de la autenticidad, 
caracterizada por: 

-[…]( recuperar) nuestros valores propios, los que constituyen el patrimonio de nuestros ancestros. 

-Pero viviendo en el hoy y ahora no podemos adoptar ciegamente todos los valores culturales de 
nuestra tradición. Éstos deben pasar por un filtro de crítica que les haga y resalte su importancia para 
nuestra vida hoy. 

-En esta realidad nuestra es necesaria la apertura a todos los valores extranjeros susceptibles de 
enriquecer nuestro patrimonio cultural y promover así la realización del hombre africano (Mutsaku, 
2003: 154). 

Asegura que la tradición puede ser destructora “cuando se vuelve impenetrable por la novedad que 
nos llega de otras civilizaciones” (2003: 155). De acuerdo con Pipitone: “no hay imitaciones exitosas 
que no excluyan la necesidad de ser innovativos y no hay creatividad propia que pueda sostenerse 
sin el aprendizaje de experiencias ajenas” (1994: 12). Se trata del desarrollo entendido como 
autodeterminación y autogobierno; de ser libres para decidir qué es una buena vida y para escoger 
qué elementos de otras culturas sirven al pueblo para vivir bien, sin permitir imposiciones ni 
fundamentalismos. Así, la condición para desarrollarse, liberarse, parte de la cooperación, la 
colaboración, la solidaridad, la vida colectiva, la res pública, la economía social y la 
complementariedad entre individuos y pueblos, “sin acabar con la Naturaleza ni con el otro” 

 
12 La liberación se entiende como la independencia de los pueblos respecto a Europa y los Estados Unidos. Valga aclarar que esta 
independencia no significa, ni mucho menos, el aislamiento y la cerrazón característica del resentimiento social e histórico, racismo a la 
inversa, de los fundamentalismos étnicos. De esta forma, puede comprenderse que “la idea reguladora de la liberación debe ser el bienestar 
de los seres humanos”, y el fin último, la libertad. No es arriesgado afirmar, entonces, que el fin último del desarrollo es que el ser humano 
sea en verdad libre, vivir bien -no condicionado a las lógicas de acumulación y explotación- (Mutsaku, 2003: 165). 
13 Despliegue: “consiste en pasar desde el orden implicado hasta el orden explicado. El orden implicado es el estado de las cosas en 
potencia, y este orden se convierte en el orden explicado a medida que se despliegan los acontecimientos” (Skolimowski, 2012: 20). 
14 Quizás en la América indígena se le ha llamado buen vivir o comunalidad. 



Nudelman Cruz 281 

journals.tplondon.com/yeiya 

(Mutsaku, op. cit.: 211). Pipitone afirma que el desarrollo, sin ser una fórmula universal, es el camino 
que, al andarse, permite el despliegue de las energías vitales: las capacidades y posibilidades de cada 
pueblo. El desarrollo sería el camino hacia la equidad entre los individuos y las colectividades, y para 
ello cada sociedad debe transitar vías diferentes. 

Por otro lado, Lenin (1915) explica el desarrollo en términos evolutivos y dialécticos. Lo explica 
como un encuentro de opuestos complementarios entre los cuales se produce un movimiento vital, 
y por tanto un cambio constante, o mutabilidad. El desarrollo, en tanto desdoblamiento vital, para 
el ser humano significa pensar en el futuro; planearlo. De esta forma, “extraer energía de la 
pensabilidad del futuro significa tratar de entender en qué medida nuestros deseos son sostenibles, 
hasta qué punto permiten las condiciones de pensabilidad del futuro mismo” (Braidotti, 2018: 78). 
Desplegarse, desenrollarse, desenvolverse, desarrollarse, implica la liberación de la contingencia, de 
la contención de las posibilidades; quitarse de encima restricciones ontológicas, despojarse de la 
crisálida (Lenin, op. cit.). Ello refiere a un proceso que potencia la Vida y multiplica las probabilidades 
de ser y existir, de todo y de todos. 

Se trata del desarrollo entendido como desdoblamiento vital individual y colectivo de 
potencialidades y probabilidades -afecto, inteligencia, sensibilidad, voluntad, intuición, análisis, 
deducción, sociabilidad-, haciendo del trabajo un medio creador y liberador, democratizando los 
componentes naturales y modos y medios de producción. El desarrollo es el despliegue de la potentia, 
del impulso hacia la vida, es decir, de la “capacidad de un sujeto de actuar sobre sí mismo y sobre 
los otros” (Braidotti, op. cit.: 166). El desarrollo no puede ser comprendido sin las contradicciones, 
negaciones, conflictos y enfrentamientos, pues en este proceso hay interconexiones entre diferentes 
fuerzas, diferentes realidades que interactúan y se afectan mutuamente. Todo proceso de desarrollo 
implica que los fenómenos sociales no suceden de la nada, sino que son la continuidad y la negación 
dialéctica de la continuidad lo que permiten su existencia (Pérez, 2012);15 porque el desarrollo, como 
la Vida, es movimiento y cambio constante, y ello genera encuentros y por tanto afectaciones 
mutuas, con efectos positivos y negativos. 

Si se define qué es el desarrollo, es posible encontrar conceptos en otras lenguas que contengan el 
significado referido; no desde la traducción sino desde la interpretación. Los tzotziles, por ejemplo, 
lo describen como una forma de relacionarse, en la que se conjuga el trabajo colectivo, el compartir 
información y la toma de decisiones informadas y de manera conjunta, con un único fin: St´unel 
lekilal taj cotoltik -búsqueda de bienestar para todos- mediante un k´omon j´amtel -un proyecto 
colectivo- (Sánchez Juárez, 2016: 84, 89). Los zapotecos llaman comunalidad a una forma de vida 
centrada en lo comunitario, en la propiedad comunal, en el compartir, en la interdependencia, la 
complementariedad, el intercambio, la reciprocidad, el trabajo colectivo y la fiesta. Desde la 
comunalidad se afirma que la Vida es posible por las relaciones armónicas que se establecen entre 
las personas y el resto de la Naturaleza. El pueblo mixteco, o Ñuú Savi -pueblo de la lluvia-, 
comprende al desarrollo a partir del principio ético-práctico del nava ku ka´anu in ñuú, o para 
engrandecer al pueblo, el cual se sustenta en seis principios de buena vida: ndoo -el fin colectivo de la 
vida social, lo común-; na kundeku tna´ae -hermandad-; na chindee tna´ae -apoyo mutuo, solidaridad-; 
da´an o sa´a -reciprocidad-, y tinu ñuú -participar en el sistema de cargos-, para que viko ñuú -fiesta, 
gozo comunal, disfrute o consumo improductivo- sea posible (López Bárcenas, 2013). 

 
15 Como dice Alberto Pérez (2012), en la negación dialéctica no se trata de arrojar por la borda o considerar rebasado un fenómeno por 
ser calificado como obsoleto, sino que se trata de una negación que busca la superación crítica de las contradicciones, lo cual quiere decir 
reapropiarse y resignificar -asimilación crítica- lo valioso y lo positivo de lo caduco, lo cual sirve como base de lo nuevo por venir, de lo 
posible por ser. Lo nuevo, a su vez, en el futuro generará nuevas contradicciones que deberán ser resueltas de manera colectiva. 

https://journals.tplondon.com/yeiya


282 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialógica 

 Yeiyá 

El desarrollo es la praxis por la cual cada pueblo, según su cultura, busca garantizar las bases 
materiales e inmateriales que hacen posible su reproducción social, en libertad, autonomía y mutua 
dependencia con el otro y lo otro. El desarrollo sólo es posible en el diálogo de saberes, en el 
intercambio, en la complementariedad cultural y epistemológica. Refiere al despliegue del telos:16 ser. 
Si por desarrollo, de acuerdo con las definiciones ofrecidas en este escrito, se entiende un proceso 
que potencia la vida, todo proceso que no la fomente no podría ser llamado desarrollo. Algunos 
autores nombran maldesarrollo (Tortosa, 2019) o desarrollo inapropiado (Skolimowski, 2012) al 
desarrollo hegemónico capitalista; se propone designarlo como no-desarrollo o antidesarrollo. 

Con lo dicho antes, se plantea la hipótesis de que los regímenes ontológicos orientados por el 
cuidado de la Vida serían los únicos capaces de poner en práctica el desarrollo, y estos suelen 
encontrarse en comunidades de la frontera extractiva; en complejos territoriales de producción y 
consumo, territorios y áreas conservados por pueblos indígenas y comunidades locales, cuyas 
filosofías de vida se orientan por los valores propios de la ética del cuidado. Frente a esta propuesta, 
y teniendo claro las contradicciones, incongruencias y diferencias internas en las distintas 
comunidades; que en muchas ocasiones la supervivencia es defensiva; que la necesidad no 
necesariamente deviene en demanda, y que no se puede responsabilizar a estas comunidades de las 
alternativas al régimen ontológico del Capital, surgen preguntas que se busca responder, en este 
caso, en los territorios de los pueblos zoque en Los Chimalapas (Oaxaca y Chiapas), y el Ñuu Savi 
en la Sierra mixteca (Oaxaca): ¿Son estos territorios, territorios de vida? Los regímenes ontológicos 
mixtecos y zoques, ¿se orientan por el cuidado de la Vida? ¿Cómo comprenden la Vida, su cuidado, 
el desarrollo, el vivir bien? ¿Existe equilibrio entre el trabajo productivo y reproductivo en estos 
territorios? ¿Son congruentes entre sus ideas y sus acciones? ¿Cuáles son las contradicciones y 
diferencias encontradas? ¿De qué manera puede considerarse a estos regímenes ontológicos 
inmersos o no en el régimen del Capital? ¿Se puede hablar de formas de vida ancestrales cuando se 
vive a la sombra de un Estado moderno; cuando se comercia con otros campesinos o existen 
intercambios con las ciudades; cuando se vende la fuerza de trabajo a un empleador? ¿Hasta qué 
punto el pensar que después de cientos de años aún se practican formas ancestrales de vida responde 
al mito del mito del buen salvaje? 

A modo de cierre temporal: la importancia de la crítica indígena 

Abrir los sentidos a la crítica indígena contemporánea resulta necesario para pensar el desarrollo 
desde otras dimensiones, no impuestas, y construir alternativas al régimen del Capital. Dicha crítica 
está presente en las ideas y prácticas de los tzotziles; de los yoruba cubanos y sus concepciones 
ontológicas del mundo a partir de Oloddumare, Echu y los Orisha; de los sudafricanos y la filosofía 
de vida Ubuntu; de los yanomami del Amazonas; de los wanapum del norte de los Estados Unidos; 
de los angolanos y su proceso anticolonialista, socialista y antiimperialista de liberación; del pueblo 
maya peninsular, y el muuch kalambi ka´ax -juntarnos todos para cuidar el monte-; de los vietnamitas 
y su sabiduría práctica para actuar de manera ética ante la vida; de la filosofía de la autenticidad de 
los congoleños; del qamiri y la completitud ontológica quechua; de los pueblos mixtecos y zoques 
en México desde el nava ku ka´anu in ñuú o el wäbä ijtkuy, respectivamente. 

Estas experiencias podrían identificarse como elementos del socialismo práctico, de acuerdo con 
Mariátegui, en tanto “conjunto de prácticas sociales que se ratifican en torno a lo comunal, lo 
colectivo y los valores de uso” (Mazzeo, 2013: 293). Los elementos del socialismo práctico 
mantienen un vínculo armónico con la Naturaleza, no desde una “simple solidaridad mística con la 

 
16 El objetivo, propósito, de todos los humanos, demás animales y plantas. 



Nudelman Cruz 283 

journals.tplondon.com/yeiya 

misma, sino de un saber convivir con ella, de ser agradecido con ella (…), de pensar un sistema de 
producción que no dañe sus propias condiciones” (Ídem: 298). En tal sentido, estas formas de 
concebir el mundo y de ser y estar en él se expresan como procesos de resistencia y reexistencia 
frente a las lógicas del Capital. 

Si “el pensamiento humano es inherentemente dialógico”, y “los humanos sólo son totalmente 
conscientes de sí mismos cuando argumentan frente a otro, cuando tratan de influir sobre las ideas 
del otro, o cuando buscan una solución a un problema común” (Graeber y Wengrow, 2021: 94), 
resultan necesarios intercambios entre distintos regímenes ontológicos orientados por el cuidado de 
la vida; entre diversos sistemas filosóficos, y construir síntesis, fusiones, entre matrices africanas, 
americanas, europeas, asiáticas, con el fin de construir soluciones colectivas a la crisis existencial del 
antropos. 

La crítica indígena sobre las formas europeas de concebir el mundo y habitarlo, de relacionarse con 
la autoridad, fue indispensable para acuñar los principios de libertad, igualdad y fraternidad de la 
Revolución francesa (Graeber y Wengrow, 2021), y que aún en la actualidad parecen válidos: 
“Techo, tierra, trabajo, pan, salud, educación, independencia, democracia, libertad, justicia y paz.” 
(Comité Clandestino Revolucionario Indígena-Comandancia General del Ejército Zapatista de 
Liberación Nacional, 1996). 

Específicamente, fueron las críticas a las formas europeas de vida, por parte de intelectuales 
indígenas,17 personas con habilidades de argumentación y abstracción provenientes de la región de 
los Grandes Lagos, como los hurones o los iroqueses, quienes dieron forma a las ideas modernas 
de libertad, justicia, democracia. Dichos intelectuales entablaron diálogos y debates filosóficos con 
los misioneros sobre los estilos de vida de unos y otros; acerca de las formas de propiedad, los 
sistemas de justicia y la sexualidad. Ejemplo de ello, los diálogos entre el aristócrata francés Louis-
Armand de Lom d´Arce y el estadista hurón, Kandiaronk, en el siglo XVII (Graeber y Wengrow, 
2021), o las críticas del quechua Guamán Poma en el siglo XVI (Kusch, 1976). Dichos diálogos, 
posteriormente, fueron revisados por pensadores como Rousseau, Turgot, Marx, y se construyeron 
ideas que, finalmente, hacen referencia a una buena filosofía de vida: al usus en una vida común, o 
syn-bíōsis, lo cual significa saber vivir la vida -qamiri- en un mundo interconectado, y actuar de manera 
ética, con el fin de st´unel lekilal taj cotoltik -buscar el bienestar para todos- y así nava ku ka´anu in ñuú 
-engrandecer a los pueblos- y vivir bien -wäbä ijtkuy-, en completitud existencial. Entendido así, el 
desarrollo entonces es liberación, como piensan los filósofos africanos, desdoblamiento vital 
dialéctico, florecimiento, tal cual sugirió Lenin. Se trata de un proceso dialógico entre distintas 
matrices de pensamiento que potencia la Vida, cuya orientación ética puede ser, entre muchas otras 
milenarias, la eudaimonía aristotélica: bien estar. 

Así como dichos diálogos fueron fructíferos para acuñar valores tan válidos para la Revolución 
francesa como para el alzamiento del EZLN, la crítica indígena contemporánea, contenida en las 
ideas y prácticas de regímenes ontológicos orientados por el cuidado de la Vida, es necesaria para 
concebir al desarrollo desde otras dimensiones y ampliar la pensabilidad de futuro. No hacen falta 
más investigaciones de la academia para la academia, sino co-investigaciones con las comunidades 
para atender problemas puntuales, comprender las distintas realidades y transformarlas de manera 

 
17 Cuando se habla de intelectuales indígenas se piensa, por ejemplo, en la figura del tata shi cua o el tanisa´nu entre el Ñuú Savi. Heriberto 
Ruiz (2017) asegura que el intelectual indígena es quien representa los intereses de su colectivo; piensa la situación de su pueblo en la 
historia, la realidad geográfica, social, política, y cuenta con herramientas y conocimientos para proponer alternativas de vida, por lo que 
ocupa una perspectiva privilegiada sobre su sociedad y la sociedad dominante: “en él se conjuntan sabiduría y filosofía moral” (2017: 15). 

https://journals.tplondon.com/yeiya


284 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialógica 

 Yeiyá 

colectiva. Toca, pues, realizar trabajo de campo en los territorios con orientación hacia la 
investigación social comprometida, con bases en la filosofía práctica.  

Me refiero, por ejemplo, a realizar ontologías procesuales y críticas. Es decir, comprender los contextos 
socio-históricos, políticos y culturales donde se dan las redes de relaciones e interacciones complejas, 
y en constante cambio, entre personas y con los demás componentes del mundo, bajo el entendido 
de que, además de comprender la realidad, ésta debe ser transformada para “aniquilar las prácticas 
sociales en que se sustentan las diversas formas de dominación, la explotación y el despojo” (Eraña, 
2021: 97).  

En este sentido, no hay mejor método que el antropológico, la etnografía, ni mejor método que la 
observación participante: Un acercamiento directo con las múltiples realidades. Estar ahí donde 
suceden los hechos. Convivir con el otro y su cotidianeidad, participar de las actividades diarias y 
extra cotidianas del territorio con el cual se trabaja; observar, preguntar, describir, analizar e 
interpretar lo que se observa y se siente. 

Sobre todo, preguntar. Y es ahí donde entra el papel de la práctica filosófica, como una praxis 
cuestionadora y transformadora del mundo. Que busca confrontar, no sólo a una realidad injusta, 
entendiendo las raíces de los problemas (de ahí su radicalidad), sino también a nosotros mismos, 
como individuos y como pueblos. A cuestionarnos creencias, tradiciones, ideas, costumbres, 
hábitos, prejuicios, paradigmas, sistemas normativos, convicciones, de nosotros mismos y de los 
demás. Esto, con el fin de dejar de entendernos mutuamente y poder habitar el mundo de las formas 
más racionales y razonables posibles. 

Para lograr esto, a pequeña escala se piensa, por ejemplo, en el trabajo colectivo en forma de 
comunidades de reflexión filosófica: espacios diseñados entre las personas interesadas y los 
facilitadores -filósofos prácticos-, en los que se cuestionarían las formas de vida propias y 
hegemónicas, refiriendo así al establecimiento de diálogos, de confrontaciones mutuas sobre las 
creencias, tradiciones, costumbres, valores, ideas y prácticas de unos y otros, como los diálogos 
sostenidos entre Kandiaronk y Louis-Armand de Lom d´Arce. Espacios para construir preguntas, 
aprender a plantearlas y mejorarlas. Para fortalecer las habilidades filosóficas individuales y 
colectivas necesarias para el pensamiento crítico, como la problematización, la argumentación, la 
conceptualización, la significación, la ejemplificación (Brenifier, 2024). Tales habilidades permitirían, 
por ejemplo, verificar los límites de una afirmación, sus excepciones; encontrar problemas en 
nuestras ideas, creencias y certezas, como contradicciones, incoherencias o falacias, con el fin de 
clarificar nuestras concepciones sobre nosotros, los otros y el mundo; aprender a enunciar nuestras 
afirmaciones en sentido hipotético, a llenar de sentido los conceptos, como desarrollo. Encontrar, 
pues, las palabras adecuadas para nombrar al mundo, y así concretar las acciones necesarias para 
transformarlo. Pero este es un tema que tendrá que ser resuelto en otro momento. 

Referencias  

Acosta, A. (2008). El buen vivir, una oportunidad por construir. Ecuador Debate, (75), 33-48. 
Acosta, A. (2014). El buen vivir más allá del desarrollo. En G. C. Delgado (Coord.), Buena vida, buen vivir (pp. 21-

50). CEIICH-UNAM. 
Agostinho Neto, A. (2012). Sobre la liberación nacional. Ediciones Mecenas/Governo de Angola. 
Ansaldi, W., & Giordano, V. (2012). América Latina: La construcción del orden. Ariel. 
Aristóteles. (2021). Ética a Nicómaco (J. P. G. Gómez, Trad.). Alianza Editorial. (Trabajo original publicado ca. 350 

a.C.). 
Braidotti, R. (2018). Por una política afirmativa. Gedisa. 



Nudelman Cruz 285 

journals.tplondon.com/yeiya 

Brenifier, Ó. (2024). La práctica filosófica. Institut de Pratiques Philosophiques. Recuperado 18 de mayo de 2024, de 
http://www.pratiques-philosophiques.fr/es/category/textos-filosoficos/  

Comité Clandestino Revolucionario Indígena-Comandancia General del Ejército Zapatista de Liberación Nacional. 
(1996). Cuarta declaración de la Selva Lacandona. Enlace Zapatista. Recuperado 18 de mayo de 2024, de 
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1996/01/01/cuarta-declaracion-de-la-selva-lacandona/ 

Concheiro, L., & Núñez, V. (2014). El buen vivir en México: ¿fundamento para una perspectiva revolucionaria? En 
G. C. Delgado Ramos (Coord.), Buena vida, buen vivir: Imaginarios alternativos para el bien común de la humanidad (pp. 
253-278). CEIICH-UNAM. 

Duchet, M. (1988). Antropología e Historia en el siglo de las luces. Siglo XXI Editores. 
Dussel, E. (1994). 1492: El encubrimiento del otro: hacia el origen del mito de la modernidad. CLACSO. 
Eraña, A. (2021). De un mundo que hila personas. IIF-UNAM. 
Fanon, F. (2011a). Los condenados de la tierra. Casa de las Américas. 
Fanon, F. (2011b). Piel negra, máscaras blancas. Editorial Caminos. 
Giglioli, D. (2017). Crítica de la víctima (M. G. B. de Prado, Trad.). Herder. 
Graeber, D., & Wengrow, D. (2021). The dawn of everything: A new history of humanity. Farrar, Straus and Giroux. 
Gudynas, E. (2011). Buen vivir: Germinando alternativas al desarrollo. Otro Desarrollo. Recuperado 18 de mayo de 

2024, de http://www.otrodesarrollo.com/otrodesarrollo/BuenVivirGerminandoAlternativas.pdf 
Gudynas, E. (2015). Tensiones, contradicciones y oportunidades de la dimensión ambiental del buen vivir. En I. 

Farah H. & L. Vasapollo (Coords.), Vivir bien: ¿Paradigma no capitalista? (pp. 231–246). CIDES-UMSA. 
Gudynas, E. (2017). Post-development and other critiques of the roots of development. En H. Veltmeyer & P. 

Bowles (Eds.), The essential guide to critical development studies (pp. 84-94). Routledge. 
Gudynas, E. (2023). Post-extractivist transitions: Concepts, sequences and examples. En H. Veltmeyer & A. 

Ezquerro-Cañete (Eds.), From extractivism to sustainability: Scenarios and lessons from Latin America (pp. 25-40). 
Routledge. 

Han, B.-C. (2017). La expulsión de lo distinto (A. Ciria, Trad.). Herder. 
Han, B.-C. (2019). Psicopolítica (A. Ciria, Trad.). Herder. 
Herrero, Y. (2021, diciembre 16). Proteger la vida y el territorio: mujeres en resistencia [Conferencia]. Centro Cívico Aldabe, 

Vitoria-Gasteiz, España. Recuperado 18 de mayo de 2024, de 
https://www.youtube.com/watch?v=5ym8EKxJNUw 

Houtart, F. (2008). Deslegitimar el capitalismo. Ruth Casa Editorial. 
Leff, E. (2020). El conflicto de la vida. Siglo XXI Editores. 
Lenin, V. I. (1976). En torno a la dialéctica. En V. I. Lenin, Obras escogidas (T. IV, pp. 366-371). Editorial Progreso. 

(Trabajo original publicado en 1915). 
Lenkersdorf, C. (2003). Cosmogonía maya. Ce-Ácatl. 
López-Bárcenas, F. (2013). Nava ku ka´anu in ñuú. Centro de Información y Asesoría a Pueblos Indígenas. 
Macas, L. (2010). Sumak Kawsay: Recuperar el sentido de vida. América Latina en Movimiento, (452), 12-16. 
Mamani, P. (2011). Qamir qamaña: dureza de 'estar estando' y dulzura de 'ser siendo'. En I. Farah H. & L. Vasapollo 

(Coords.), Vivir bien: ¿Paradigma no capitalista? (pp. 65-77). UMSA. 
Mazzeo, M. (2013). El socialismo enraizado. Fondo de Cultura Económica. 
Mignolo, W. (2005). La idea de América Latina. Gedisa. 
Modonesi, M., & Navarro, L. (2014). El buen vivir, lo común y los movimientos antagonistas en América Latina. 

En G. C. Delgado Ramos (Coord.), Buena vida, buen vivir: Imaginarios alternativos para el bien común de la humanidad 
(pp. 279-298). CEIICH-UNAM. 

Mutsaku, K. (2003). Desarrollo y liberación: utopías posibles para África y América Latina. Instituto Tecnológico y de 
Estudios Superiores de Monterrey/Miguel Ángel Porrúa. 

Nahmad, S. (2014). La antropología aplicada en México: ensayos y reflexiones. CIESAS. 
Pérez, A. (2012). Concepción materialista, dialéctica y cambio social. Ocean Sur. 
Pipitone, U. (1994). Los laberintos del desarrollo. Triana Editores. 
Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En E. Lander (Comp.), La colonialidad 

del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas (pp. 201-246). CLACSO. 
Ruiz, H. (2017). Resistencia epistémica. Intelligentsia e identidad política en el proyecto decolonial Ñuu savi. UABJO/Juan Pablos 

Editor. 
Sánchez-Juárez, G. (2016). Intelectuales indígenas como protagonistas de un proceso de autogestión. UABJO/Juan Pablos 

Editor. 

https://journals.tplondon.com/yeiya
http://www.pratiques-philosophiques.fr/es/category/textos-filosoficos/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1996/01/01/cuarta-declaracion-de-la-selva-lacandona/
http://www.otrodesarrollo.com/otrodesarrollo/BuenVivirGerminandoAlternativas.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=5ym8EKxJNUw


286 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialógica 

 Yeiyá 

Sánchez Parga, J. (2011). Discursos retrovolucionarios: sumak kawsay, derechos de la Naturaleza y otros 
pachamamismos. Ecuador Debate, (84), 31-50. 

Skolimowski, H. (2017). Filosofía viva. Ecofilosofía como un árbol de la vida (I. A. G. de Yébenes, Trad.). Atalanta. 
Téllez, J. (2014, noviembre). La vida de los cambios en Bolivia del 2006-2013 [Ponencia]. Encuentro Internacional de 

Análisis sobre la Realidad Latinoamericana, Universidad Autónoma de Zacatecas, Zacatecas, México. 
Todorov, T. (1998). La conquista de América: El problema del otro (F. Botton, Trad.). Siglo XXI Editores. 
Unceta, K. (2014). Post-crecimiento y desmercantilización: propuestas para el buen vivir. En G. Endara (Coord.), 

Post-crecimiento y buen vivir. Propuestas globales para la construcción de sociedades equitativas y sustentables (pp. 59-93). 
Friedrich Ebert Stiftung. 

Van Duc, P. (2012). Las tareas de los filósofos vietnamitas en la era global. En F. Valdés García & Y. Laón del Río 
(Coords.), La filosofía en su tiempo histórico (pp. 63-77). Ruth Casa Editorial. 

Veltmeyer, H. (2001). The politics of language: Deconstructing the discourse of postdevelopment. Canadian Journal 
of Development Studies/Revue canadienne d'études du développement, 22(3), 597-620. 
https://doi.org/10.1080/02255189.2001.9668842 

Veltmeyer, H. (2010). Una sinopsis de la idea de desarrollo. Migración y Desarrollo, (14), 9-34. 
Veltmeyer, H. (2021). América Latina en la vorágine de la crisis. CALAS. 
Veltmeyer, H. (2022). Extractivism and beyond: Latin America debates. The Extractive Industries and Society, (11), 101-

112. https://doi.org/10.1016/j.exis.2022.101112 
Veltmeyer, H., & Bowles, P. (Eds.). (2017). The essential guide to critical development studies. Routledge. 
 
 

https://doi.org/10.1080/02255189.2001.9668842
https://doi.org/10.1016/j.exis.2022.101112

	Resumen
	Transdisciplinary Stakes from the Global South: Rethinking Development in a Dialogically
	Abstract
	Para comenzar
	Una crisis existencial
	Vivir bien, bien-estar
	¿Qué es y qué no es el desarrollo?
	A modo de cierre temporal: la importancia de la crítica indígena
	Referencias


