Yeiya

Januario - Junio 2026

Volume 7 | Volumen 7 | Numero 1 | Number 1 | pp. 269 — 286
ISSN: 2634-355X (Print) | ISSN: 2634-3568 (Online)
journals.tplondon.com/yeiya

#i TRANSNATIONAL PRESS®
First Submitted: 20 May 2025 Accepted: 21 December 2025 <2 LoNDON

DOT: https://doi.org/10.33182/y.v7i1.3634

Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el
desarrollo en clave dialégica

Emilio Nudelman Cruz!

Resumen

E/ capitalismo profundiza una crisis en la existencia humana que se manifiesta en todos los dmbitos de nuestras vidas. Dicha
crisis existencial es previa al capitalismo, pero este abreva de ella. Es sabido que, mientras la mayoria de las personas y pueblos
lucha por satisfacer sus necesidades bdsicas, una minoria concentra riqueza mediante la explotacion laboral y el saqueo de
territorios, acelerando la devastacion ambiental. En respuesta, proteger la 1 ida, entendida como una nnidad fundamental, se
vuelve urgente. Si bien hay quienes dicen que debemos abandonar el concepto desarrollo y buscar alternativas al mismo, o
sustituciones tedrico-prdcticas como el buen vivir, este trabajo busca no empobrecer nuestra cultura sino reapropiarse y resignificar
al desarrollo, superando la vision economicista del desarrollismo, las ilusiones de los posdesarrollistas, e incorporando reflexiones
Sfilosdficas y saberes del Sur Global de forma dialdgica. El objetivo es reconstruir el sentido del desarrollo y fortalecer sus
Sfundamentos éticos, en lugar de arrojarlo por la borda, mutilando nuestro lengnaje y reduciendo con ello las posibilidades de
nombrar y comprender el mundo y, por tanto, y sélo entonces, transformarlo.

Palapras clave: Desarrollo; Posdesarrollo; Buen vivir; Crisis ontoldgica
Transdisciplinary Stakes from the Global South: Rethinking Development in a Dialogically

Abstract

Capitalism deepens a crisis in human existence that manifests itself in all spheres of our lives. This existential crisis predates
capitalism, but capitalism feeds on it. It is well known that while the majority of people and nations struggle to satisfy their basic
needs, a minority concentrates wealth through labor exploitation and the plunder of territories, accelerating environmental
devastation. In response, protecting Life, understood as a fundamental unity, becomes nrgent. While some argue that we must
abandon the concept of development and seek alternatives to it, or theoretical-practical substitutions such as buen vivir, this work
seeks not to impoverish our culture but to reappropriate and redefine development, overcoming the economicist vision of
developmentalism, the illusions of post-developmentalism, and incorporating philosophical reflections and knowledges from the
South Global in a dialogne-based manner. The objective is to reconstruct the meaning of development and strengthen ifs ethical
Sfoundations, rather than discard it entirely, thereby mutilating onr langnage and reducing the possibilities to name and understand
the world, and therefore—and only then—rto transform it.

Keywords: Development; Post-development; Buen vivir; Ontological crisis

Para comenzar

La respuesta acerca de qué es el desarrollo es siempre temporal y nunca absoluta: depende del lugar
y el momento desde los cuales se enuncie, y de la intencionalidad con la cual se llene de sentido.
Empero, el cuestionamiento debe ser constante, asi como la reapropiacién, resignificacion y

! Postdoctroado en Estudios del Desatrollo de la Universidad Auténoma de Zacatecas, México. Correo electrénico:
emilionudelman@gmail.com

Yeiya ﬁ
All rights reserved @ 2026 Transnational Press London


https://journals.tplondon.com/yeiya
http://www.tplondon.com/
http://www.tplondon.com/
http://www.tplondon.com/
http://www.tplondon.com/

270 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialdgica

reorientacion ética de los conceptos. Cuando se habla de desarrollo, suele pensarse como
equivalente de etapismo o desarrollismo: un proceso lineal de superacion de etapas por medio de
una serie de transformaciones sociales, politicas, culturales y econémicas orientadas a mejorar las
condiciones de vida de las personas, con Europa y los Estados Unidos como referentes del tipo de
sociedades a los cuales se aspiraria ser.

En este sentido, el progreso de las fuerzas productivas y el crecimiento econémico serfan necesarios
para aumentar las bases materiales disponibles con el fin de distribuir los bienes producidos al
interior de una sociedad, y asi disminuir la desigualdad entre las personas y los pueblos, alcanzando
el bienestar. Pero el bienestar no llega:

Algunos denuncian el fracaso del desarrollo bajo cualquier forma, y la necesidad de abandonarlo
(Esteva, 1992). Otros argumentan que el desarrollo es esencialmente una creencia occidental, un
mito o religiéon impuesta en otras culturas (Rist, 1997). Otros cuestionan al desarrollo centraindose
en el rol del crecimiento econémico como problema central, y desde ahf postulan la necesidad del
decrecimiento (Latouche, 2009). Por ultimo, otra corriente, conocida como pos-desarrollo,
formulada por su promotor mas conocido, Arturo Escobar, sostiene que el desarrollo deberfa ser
considerado un discurso que expresa las premisas de la modernizacién o la apropiacion de la
Naturaleza, presentados como verdades absolutas, y que tienen el efecto de subordinar otras culturas
(Escobar, 1995). (Gudynas, 2017: 84)

No obstante, desarrollo no es sinénimo de modernizacién capitalista, crecimiento econémico o
dominacién colonial. Plantear al desarrollo en estos términos resulta una salida facil que requiere
poco esfuerzo intelectual. Es necesario ser mas profundos y serios.

Hay quienes rastrean el origen del concepto entre los filésofos e historiadores del siglo XVIII, y lo
asocian a las ideas de progreso, industrializacién, libertad, igualdad y democracia (Veltmeyer y
Bowles, 2017). Estos autores proponen entender al desarrollo, como es percibido actualmente, a
partir de la comprensién de las dltimas seis décadas de desenvolvimiento capitalista de las fuerzas
productivas. Comienzan con el concepto entendido desde Truman, la cooperacién internacional y
el desarrollismo de los afios 50 del siglo pasado: crecimiento econdémico, industrializacion,
modernizacion capitalista. Se trata del momento en el que se relega a las mayorias al subdesarrollo
como situacién de la cual se sale por medio del progreso y la modernizacion, es decir, siguiendo, en
teoria, los mismos pasos que Europa y los Estados Unidos (Gudynas, 2017).

Contindan abordando el paradigma desde la reforma liberal, que implic6 un giro hacia lo social mas
que a lo econémico. El desarrollo se concibe orientado al combate a la pobreza mediante politicas
publicas. Es la época de las teorfas de la dependencia, los polos de desarrollo, del desarrollo
entendido como crecimiento econémico con igualdad. Los afios setenta comienzan con el golpe de
Estado en Chile y el papel de los Estados Unidos y el Reino Unido en la planeacién y ejecucion del
neoliberalismo. Continta la década de los ochenta: el Fondo Monetario Internacional, el Banco
Mundial, el Consenso de Washington, las reformas estructurales, los Estados al servicio de la
reproduccién y acumulacién del Capital.

En los noventa, el neoliberalismo se expande y el desarrollo rearticula en torno a la sustentabilidad,
la inclusién, la diversidad, el multiculturalismo y la identidad. Lo local, deseablemente auténomo. El
capitalismo se reacomoda en un mundo sin la Unién Soviética. En la primera década del siglo XXI
aumentan las maltiples criticas y resistencias al proceso capitalista-neoliberal y se posicionan, cada
vez mas, distintas tendencias posneoliberales y posdesarrollistas como criticas a la modernizacion

Yeiya

a~

AT

A4
w



Nudelman Cruz 271

capitalista, al extractivismo y al neoextractivismo, a la colonialidad, presentindose como alternativas
poscapitalistas y postsocialistas (Gudynas, 2017).

Lo dierto, es que el discurso hegemonico del desarrollo se ha llevado a la practica para promover e
imponer una visién eurocéntrica del mundo; como una herramienta de poder para la dominaciéon
occidental sobre el Sur Global (Veltmeyer, 2001). Pero, ¢es esto el desarrollo?

Una crisis existencial

Sélo es posible la reproduccion social cuando aprovechamos la existencia de lo otro (plantas,
animales, tierra, insectos, minerales, etcétera); sin embargo, ello ocurre en diferentes grados. En los
extremos del usus? se encuentra el sub-usus, es decir, el bajo aprovechamiento: una inaccesibilidad a
lo necesatio para la reproduccion de la vida. Henry Veltmeyer (2021) refiere a la desigualdad
ambiental como un acceso inequitativo a los componentes comunes de la Naturaleza -tierra, agua,
minerales, energfa-, a partir de su despojo para convertirlos en mercancia accesible para pocos. Por
otro lado, el ab-usus: la separacioén o alejamiento respecto al aprovechamiento de las cosas: derroche,
desperdicio, saqueo, pillaje, explotacién y dominacién violenta, tanto de los otros como de lo otro.
El régimen ontolégico hegemoénico actual -algin punto entre el capitalismo extractivista neoliberal
y el posneoliberalismo neoextractivista-, se sustenta en este ultimo tipo de relaciones: de abuso,
mientras grandes sectores de la poblacién mundial sobreviven desde el sub-uso.

Este contexto se ha profundizado bajo las practicas del desarrollo capitalista neoliberal. La
economia, la politica y la cultura hegemonicas se expanden en contra de las bases materiales que
permiten sostener la existencia humana y el resto de las existencias, sin conciencia de los limites
biofisicos del planeta ni de los ciclos regenerativos de los componentes de la Naturaleza; estan
desconectadas de la trama de la Vida, dirfa Leff. La economia se vive como una “religién civil que
hace una verdadera liturgia de la logica sacrificial: todo merece la pena ser sacrificado con tal de que
la economia crezca. Y cuando digo todo, es absolutamente todo: territorio, cuidados, dignidad,
condiciones laborales” (Herrero, 2021). Tales de Mileto, en la Grecia antigua, le llamo a esta practica
crematistica. Esto no es algo nuevo entre los humanos ni surgié con la conquista de América, aunque
s{ se profundizé. Sin embargo, la situaciéon actual conlleva una crisis del régimen ontolégico del
Capital, la cual se expresa en forma de una crisis socioecoldgica, civilizatoria, multidimensional,
estructural y sistémica.

Ademas de la crisis econdémica, politica, ecoldgica, social, cultural, fisica, piscolégica -ambiental, en
una palabra (Leff, 2020)-, hay una mds profunda: la Vida se enfrenta a una crisis del anropos, “que
pone en riesgo el sistema de soporte vital” del planeta (Veltmeyer, 2021: 26). Es una crisis que afecta
las forma de concebir y de ser y estar en el mundo. El ser humano se separa del transcurso de la
Vida y con ello pierde la capacidad de autogobernarse y establecer limites. Esta crisis es, ante todo,
una crisis existencial (Leff, 2020), por lo cual mas que una transicion civilizatoria tal vez corresponda
pensar en transiciones ontolégicas. Hay un conflicto radical entre el Capital y la Vida: la
reproduccién del primero se logra mediante la explotacion de la segunda. En otras palabras, se esta
ante una crisis ontolégica que da sentido a procesos de resistencia; al replanteamiento de las propias
existencias de individuos-colectividades -reexistencia-, y a los cuestionamientos sobre la realidad
para construir otras formas de concebir el mundo, y de ser y estar en éL.

% En latin significa uso: el aprovechamiento de algo. No se plantea desde una voz utilitarista o instrumental sino de correspondencia entre
las partes involucradas.

journals.tplondon.com/yeiya


https://journals.tplondon.com/yeiya

272 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialdgica

Se trata de una crisis que perturba todos los ambitos de la existencia de todos y de todo, generando
procesos involutivos caracterizados por la angustia; la incertidumbre; el miedo; el individualismo;
las identidades como objetos de cambio y de consumo; la desesperanza; esencialismos culturales y
etnocentrismos decoloniales; apatia; atomizacién social; violencias; apariencia y simulacién, y se
refleja en la motivacién y conductas de las personas, en el alejamiento del ser humano con la Vida
y, por tanto, en el deterioro del ambiente. “El imaginario social parece envenenado” (Braidotti, gp.
¢it.: 12). La crisis ambiental es resultado del tipo de relaciones y conexiones que ha construido el ser
humano con lo que le rodea a lo largo del tiempo. Asi, el problema estd relacionado con la
concepciéon que tiene de si mismo, del lugar que se da en el mundo, y del lugar que otorga en él a la
alteridad y a lo no-humano. Bajo el régimen ontolégico del Capital se ha extendido entre los seres
humanos en crisis una “emocionalidad subjetiva, situacional y volatil” (Braidotti, 2018: 122). Desde
la “retérica de la lamentacion” (Ibidem), este es el mejor contexto para las victimas:3

(...) la presente coyuntura de la emocién se debe, en tltima instancia, al neoliberalismo. El régimen
neoliberal presupone las emociones como recursos para incrementar la productividad y el
rendimiento. A partir de un determinado nivel de produccion, la racionalidad se percibe como
coaccién, como obstaculo. De repente tiene efectos rigidos e inflexibles. En su lugar entra en escena
la emocionalidad, que corre paralela al sentimiento de libertad, al libre despliegue de la personalidad.
Ser libre significa incluso dejar paso libre a las emociones. El capitalismo de la emocién se sirve de
la libertad. Se celebra la emocién como expresion de la subjetividad libre. Ia técnica de poder
neoliberal explota esta subjetividad libre. (Han, 2019: 70, 71)

Se cancela la libertad en nombre de la culpa, y se confunde la correccién politica con la ética. Se
explota la psique,* el tiempo, “a toda la persona, la atencion total, incluso la vida misma” (Han, 2019:
38). El ser humano en crisis vive la cultura del éxito, de la fama; esta obsesionado con la felicidad,
pero antes que nada quiere no tener limites ni responsabilidades:

Una libertad verdadera solo seria posible mediante una completa liberacion de la vida respecto del
Capital, de esta nueva trascendencia. La trascendencia del Capital cierra el paso a la inmanencia de
la vida. (.... Esta libertad sélo se podria esperar de (...) una forma de vida que esté libre de la
necesidad (...), mas alld del trabajo y el consumo. (Han, 2019: 79, 80)

En un clima antiintelectual, la persona en crisis rehuye al conflicto (y a pensar con profundidad
sobre el mundo). Sin embargo, el conflicto es sustancial en la dialéctica, y por tanto en los cambios
y las transformaciones (Han, 2019): “hace falta el desencuentro, la confrontacién”, dice Angeles
(Erafa, 2021: 151). El humano en crisis no trabaja para satisfacer sus necesidades sino las del Capital,
el cual “genera sus propias necesidades, que nosotros, de forma errénea, percibimos como propias”
(Han, 2019: 19). Es el uno deseando el deseo del otro. Se trata de una crisis de la posibilidad
ontologica: ser.

Vivir bien, bien-estar

Todas las culturas a lo largo de la Historia han tenido definiciones propias en torno a lo que cada
una considera lo que es vivir bien, segun la época, su contexto: el lugar, el género, etnia y clase social
de donde se provenga. Ningun pueblo puede autonombrarse duefio de la idea de vivir bien; hacerlo
resulta no sélo etnocéntrico sino hasta racista. Estar bien, vivir bien, es algo que ha ocupado a la

3 “La victima es el héroe de nuestro tiempo. Ser victima otorga prestigio, exige escucha, promete y fomenta reconocimiento, activa un
potente generador de identidad, de derecho, de autoestima. Inmuniza contra cualquier critica, garantiza la inocencia mas alla de toda duda
razonable. (...) No somos lo que hacemos, sino lo que hemos padecido, lo que podemos perder, lo que nos han quitado”. (Giglioli, 2017:
7)

* La psiché, el alma/mente, la fuerza vital de la que hablaban los griegos antiguos.

& Yeiya



Nudelman Cruzg 273

especie humana desde el principio de sus tiempos. Por lo general, apuntan hacia un ideal comun: el
equilibrio, la armonia entre las partes que componen el Todo, que es la Vida.

Aristoteles, por ejemplo, hablaba del bzen vivir hace mas de dos mil afios. El macedonio le llamé
eudaimonia, bien estar,> lo cual significa “encontrarse o estar bien” (Aristoteles, 2021: 61), resultado
de obrar bien. No referfa a una vida de riquezas y poder, la cual cuestionaba, sino a una vida virtuosa,
eligiendo, frente a todas las posibilidades de accién, los buenos habitos: ser rectos, justos, mesurados
y responsables, lo cual sélo puede darse con el otro, en una vida compartida, en comun, o en syn-
bigsis. Essta filosoffa de vida, decfa, no se da por naturaleza entre las personas sino que se ensefia, se
elige o rechaza libremente, y cada pueblo, en diferentes momentos de la Historia, determina lo que
es y no virtuoso; no es algo estatico. Con Epicuro, quien también hablé de la frugalidad, podtia
enriquecerse la idea del bien vivir con el “bienser” y el “bienvincularse”, de acuerdo con Reichmann
(2014: 421). La ecofilosofia, por otro lado, propuesta contemporanea de Skolimowski, consiste en un
modo integral y unitario de ver el mundo, reverencial ante la Vida, y como estilo de vida se basa en
la austeridad, la reciprocidad, la solidaridad, el respeto y el cuidado hacia todas las formas de
existencia, lo cual es posible por medio de una “conciencia ecolégica” en las personas, sustentada
en el principio vital de que “todos los elementos del universo son codependientes y se
codeterminan” (2017: 39).

Ante la crisis existencial profundizada por el capitalismo, existen varias propuestas latinoamericanas
sobre el buen vivir o, mejor dicho, los buenos vivires (Acosta, 2008). Compilaciones al respecto
pueden encontrarse en [ avir bien: sparadigma no capitalista? (Farah y Vasapollo, 2011); Buena vida, buen
vivir: Imaginarios alternativos para el bien comsin de la humanidad (Delgado Ramos, 2014); Post—crecimiento y
buen vivir. Propuestas globales para la construccion de sociedades equitativas y sustentables (Endara, 2014); Buen
Vivir and the Challenges to Capitalism in Latin America (Veltmeyer y Zayago, 2021), por mencionar
algunas muestras que contienen decenas de ejemplos.

En general, los buenos vivires surgen como critica y cuestionamiento al régimen del Capital, a la
colonialidad y al concepto y practica del desatrollo. No se trata sélo de propuestas deontoldgicas
sino también de practicas realmente existentes: formas de concebir y habitar el mundo que, sin ser
perfectas, se orientan por el cuidado de la Vida. Algunas propuestas sobre el buen vivir, sin embargo,
hacen un uso ideolégico del concepto desarrollo, lo cual puede derivar en la desmovilizacién y la
deslegitimacion de otras propuestas. Desde estas posturas posdesarrollistas -Sachs, Esteva, Escobar,
Yampara, Huanacuni, por ejemplo-, con presuposiciones idealistas (Veltmeyer, 2001) rechazan las
herramientas proporcionadas por los analisis sociales cientificos que por afios han sido el soporte
de acciones politicas y proyectos de cambio radical, y cuyos efectos resultan desmovilizadores tanto
a nivel de la teorfa como de la practica.

Tras los abusos del desarrollo viene el desencanto con el concepto, los Estados Unidos y Europa,
conformandose distintas posturas que buscan construir un mundo diferente al definido por el
Capital. Entre estas cortientes es posible identificar una pretensién hegemoénica andino- amazdnica
en la “disputa por la apropiacion del concepto” (Acosta, 2014: 39), lo cual significa un intento de

5 El bien estar y el bienestar no son lo mismo, pues se fundan sobre principios y valores diferentes. Vivir una vida significativa es vivir
una vida en comun, en la que se reconoce la interconectividad entre las partes. El bienestar hace referencia al individuo, a los bienes
materiales, al crecimiento econémico, a la ganancia, a la persecucioén de los intereses personales aun a expensas de los demas, lo cual
deriva en sociedades caracterizadas por la explotacion, el despojo, el saqueo, la desigualdad y la degradacién ambiental. El bien estar, en
tanto eudaimonia, refiere a vivir una vida virtuosa, de buenos hébitos, que contribuya al bien comun, con sentido de comunidad y
responsabilidad. Aristételes pensaba que el fin dltimo del ser humano era alcanzar la eudaimonia: un estado de florecimiento al cual se
llega por medio de un proceso en el que se ponen en practica acciones racionales, orientadas a vivir una vida virtuosa, significativa, con
sentido.

journals.tplondon.com/yeiya


https://journals.tplondon.com/yeiya

274 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialdgica

pretension universal de validez por parte de algunos pensadores. En ciertas posturas del
posdesarrollismo se identifican discursos exclusivistas y entocéntricos, como los de Huanacuni y
Yampara: el buen vivir es una cuestion indigena; es la filosoffa de vida, no dual,® de los pueblos
originarios, y se debe aprender a vivir de tal forma. Estas corrientes se caracterizan por exaltar los
saberes y las practicas de los pueblos originatios, al mismo tiempo que descalifican lo proveniente
de Occidente, a excepcion de los avances cientificos y tecnoldgicos apreciados como importantes.

Hay autores que incluso afirman que las posturas posdesarrollistas del buen vivir son el nuevo
espiritu del capitalismo (Sanchez Parga, 2011). Primero, porque la Naturaleza no puede ejercer
derecho alguno; segundo, porque otorgar derechos a aquello que no puede ejercerlos es dejar de
lado la responsabilidad ética del ser humano. El hecho de recurrir a esquemas del pasado, como las
formas organizacionales llamadas originarias o milenarias, para resolver cuestiones del presente es,
en términos de este autor, una evasién mental; un recurso imaginario, un simbolismo refundador,
una serie de “idearios y movimientos retrovolucionarios”, una “politica evasiva y reaccionaria de la
memoria y de la manipulacion de las tradiciones para arreglar el futuro” que “responde a
retroproyecciones ideologicas™ (Ibidenr: 32):

El recurso a discursividades étnicas (pachamama, sumak kawsay) es portador de una utopia reaccionatia,
que adopta una férmula del pasado como proyecto futuro, y no tiene en cuenta las condiciones de
posibilidad para transformar la realidad, en detrimento de lo que puede ser una utopia politica, basada
en una critica tedrica de la realidad para transformar sus condiciones de posibilidad. Mientras que las
utopias reaccionarias son ideoldgicas y no tienen mas programa que el de la resistencia y la
interpelacién, la utopia politica es ética y portadora de una practica revolucionaria de cambio. (...)
Estas ideas (...) circulan ficilmente y viajan por doquier a toda velocidad, tienen un alto valor de
cambio, y sobre todo poseen una semantica delirante: de ellas se puede hablar sin cesar y se puede
decir cualquier cosa, ya que soportan una discursividad ilimitada; y sobre todo se puede vivir de ellas,
pues no requieren mucho esfuerzo mental. Y gracias a su grado cero de carga tedrica se prestan a un
gran despliegue retérico; todo el mundo puede hablar de ellas, sin necesidad de justificar la
coherencia de tales discursos. (Ibiden: 32-33, 47-48)

Aqui se intenta abordar el concepto sin romantizar a ningun pueblo como poseedor de la verdad
sobre como hay que comprender y habitar el mundo: “La denigracién racista de los salvajes, y la
celebracion ingenua de la inocencia salvaje son los dos lados de la misma moneda imperialista”
(Graeber y Wengrow, 2021: 69). Las concepciones sobre lo que podria significar buen vivir, vivir
bien, bien estar, bien vivir, bien ser, bien vinculatse, no conciernen a un grupo social concreto o a
un momento de la Historia, sino a una cuestién humana, existencial, ontologica.

Macas, Houtart, Acosta y Gudynas, entre otras personas, tienen propuestas interesantes y, desde el
punto de vista de quien escribe, diferentes a aquellas que buscan sustituir al desarrollo por el buen
vivir o que apuestan por el decrecimiento. Mamani (2011), por ejemplo, dice que bien vivir -suma
gamaiia, en aymara, sumaj kawsay en quechua- deriva del gamiri: saber vivir la vida, y se contrapone al
mal-vivir, propio de un sistema desequilibrado y desconectado de la Vida. Este bien vivir es una
forma concreta de pensar, de sentir, de actuar, en la que el mundo, y lo que en él habita, es
considerado como totalidad interrelacionada, como vida completa —wragpacha- o, en otras palabras,
“completitud existencial” (Ibiden: 69). De esta forma, el bien vivir refiere a la “connotacién moral,
filosofica, ética, estética” (Ibidem: 68) de una vida en comuin, compartida. Refiere a una forma de ser

¢ Sin embargo, la cosmogonia andina también separa al ser humano de la Naturaleza en términos duales: la naturaleza humana -runa- y
la naturaleza salvaje -sacha- (Sinchez Parga, 2011: 44). En la cosmogonia maya del periodo clasico, otro ejemplo, los dioses deciden que
los animales deben ser alimento de los seres humanos, se encuentran en una escala distinta, pues los primeros no pueden hablar, no
articulan voces inteligibles, son producto de un intento primigenio de crear vida inteligente y su destino es ser comidos, usados.

& Yeiya



Nudelman Cruz 275

y estar, de pensar y habitar el mundo, es decir, a un régimen ontolégico concreto. No es algo
exclusivo de los pueblos indigenas.

Para Macas (2010), el buen vivir -la vida plena material y espititual-, no es una idea/practica exclusiva
de los pueblos originarios sino de la totalidad de la humanidad, y por tanto es plural; el buen vivir
no forma parte de un pensamiento unico ni etnocentrado. La condicién para vivir bien es la
convivencia armonica, equilibrada, entre seres humanos y el resto de la Naturaleza. Por lo mismo,
las relaciones de reciprocidad, redistribucién, cooperacion y solidatidad son fundamentales para una
forma de vida comunitaria, opuesta al individualismo y a la mercantilizaciéon de la Vida.

Houtart (2008) también se distancia tanto de la modernidad capitalista como del fundamentalismo
indigena. Habla de la necesidad de algo nuevo; de una nueva forma de recurrir a los componentes
disponibles, no ya como bienes o recursos sino como elementos de la Naturaleza a ser usados, no
abusados un subutilizados, para la reproduccion social. Asimismo, refiere una nueva forma de vivir
que va mas alld del capitalismo y del etnocentrismo indigena; trata sobre la vida colectiva, en armonia
con la Naturaleza, sustentada en las practicas comunitarias y la solidaridad. Su apuesta es la de
fusionar los aspectos positivos de las culturas occidentales, africanas, asiaticas, y las filosoffas de los
herederos mas inmediatos de los pueblos prehispanicos. La solucién a la ctisis estructural y sistémica
se encuentra en la convergencia de fuerzas.

Por su parte, Concheiro y Nufiez hablan de la posibilidad de plantear el buen vivir como una idea
universal: una “concepcién del mundo que abarca la totalidad de la Vida”, como “totalidad
incluyente” (2014: 188, 196), y de acuerdo con Modonesi y Navarro, “la narrativa del buen vivir se
conecta con y se retroalimenta de la critica anticapitalista y la perspectiva revolucionaria que el
marxismo ha ido sosteniendo a lo largo de mas de 150 afios de tradicién”, por lo que “el buen vivir
podria coincidir con el proyecto emancipatorio integral que acompafia y nutre la reflexion marxista”
(2014: 208, 209). El buen vivir es una “filosoffa de vida, un horizonte de sentido critico de la
racionalidad capitalista” (Idenz: 207), que no deja de lado los aportes criticos y mas radicales de la
modernidad, los avances tecnoldgicos del capitalismo, las teorias cientificas y filoséficas europeas y
estadounidenses, la Iglesia catolica ni la lengua castellana.

Puede entenderse el vivir bien “como un horizonte teérico-conceptual para contribuir a la
formacién de una sociedad humanizada y una humanidad socializada en armonfa con la Naturaleza”
(Téllez, 2014: 1). Como el horizonte ético del desarrollo. Consiste en el principio ético-moral de una
sociedad plural, como el objetivo dltimo. De acuerdo con Téllez, entre los aymara el suma gamaria
refiere al estar-siendo en plenitud. Para los quechuas, a/i kawsay es saber vivir con uno mismo, saber
convivir con lo que le rodea. Téllez explica vivir bien en términos de: a) realizaciéon espiritual -
reconocimiento de la identidad: aprecio a la existencia, por ejemplo; b) acceso a bienes materiales;

¢) vida en comunidad, lo cual implica la complementariedad y la reciprocidad; d) armonia con la
madre tierra: no vivir de la tierra sino cox la tierra; €) volver a ser, como proceso de descolonizacion,
tanto externa como interna.

Acosta (2008) explica al buen vivir como un bienestar colectivo contrapuesto al bienestar occidental
fundamentado en el crecimiento material a costa de la explotacion y mercantilizacién de la
Naturaleza. Es una filosoffa de vida basado en otro tipo de valores: “el conocimiento, el
reconocimiento social y cultural, los c6digos de conductas éticas e incluso espirituales en la relacion
con la sociedad y la Naturaleza, los valores humanos, la visién de futuro, entre otros” (fdem: 34).
Desde Acosta se propone al buen vivir como una nueva forma de vida basada en relaciones
armoniosas, no solo con otros seres humanos sino también con el resto de la Naturaleza, distinta a

journals.tplondon.com/yeiya


https://journals.tplondon.com/yeiya

276 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialdgica

las impuestas desde el capitalismo neoliberal. Por ello, dice, es necesaria una nueva economia,
solidaria, redistributiva, centrada en los valores de uso y no de cambio, aunque, al igual que para
Houtart, no dejan de ser importantes. Es una filosoffa de vida ocupada por la vida humana digna,
no por las ganancias. Para Acosta, el buen vivir es “una oportunidad para construir colectivamente
un nuevo régimen de desarrollo” (2008: 5). Afirma que no es suficiente reapropiarse y significar el
concepto desarrollo; también es necesario establecer una nueva ética, y en tal sentido los buenos
vivires son valiosos pues otorgan derechos existenciales -ontolégicos- a la Vida, a todos los
componentes de la Naturaleza (Acosta, 2008; Leff, 2020). Asimismo, que el buen vivir es una
categoria central en la filosofia de vida de los pueblos indigenas (2009). No los idealiza, pero
reconoce su contribucién: “su aporte nos invita a asumir otros ‘saberes” y otras posibilidades. La
visién andina, empero, no es la tnica fuente de inspiracion” (Acosta, 2014: 191). La idea de bien
vivir, bien estar, vivir bien, buen vivir, “se sustenta también en algunos principios filoséficos
universales aristotélicos, marxistas, ecologistas, feministas, cooperativistas, humanistas y otros”
(Acosta, 2014: 191).

Se propone entender al bien vivir como calidad de vida en armonfa con la Naturaleza, reconociendo
los saberes y practicas orientadas por el cuidado de la Vida. Asi, la alternativa al no-
desarrollo/antidesatrollo, o desarrollo capitalista, se sustenta en los valores de la austeridad, la
sobriedad, la mesura, los limites y la frugalidad, donde el desarrollo es resignificado en torno a los
principios de la sostenibilidad superfuerte (Gudynas, 2015). Para este autor, el buen vivir es una
critica radical al no-desarrollo y se expresa como una serie de principios éticos-morales que rigen la
vida: “el buen vivir implica una nueva forma de concebir la relacién con la Naturaleza a manera de
asegurar simultineamente el bienestar de las personas y la supervivencia de las especies de plantas,
animales y de los mismos ecosistemas” (Gudynas, 2011: 231).7 En este sentido se trata de la filosofia
sustantiva de un régimen ontolégico orientado por el cuidado de la Vida, ya que puede entenderse
como una ética ambiental que reconoce los valores intrinsecos de la Naturaleza, al tiempo que
cuestiona el antropocentrismo: “se aproxima a las concepciones de la llamada sustentabilidad
superfuerte que se presenta como una alternativa a las ideas tradicionales del desarrollo y defiende
otro marco de valores y relaciones con el ambiente” (Idews: 232).

Si bien a lo largo del tiempo y el espacio cada cultura ha definido qué entiende por una vida buena,
hoy el bien vivir, bien estar, buen vivir, bien set, se perfila como una filosofia de vida que rescata
principalmente las formas de reproduccién de la vida de las sociedades campesindias,? y refieren a
patrones de consumo -en tanto representativo sintético de la produccién, valorizacién y
distribucion- no capitalista, con el respeto a los ciclos reproductivos de la Naturaleza. Es la vida en
unidad comun: saber convivir en armonfa social y con la naturaleza externa del ser humano. La
buena vida es la cultura del respeto por la Vida. Muchos regimenes ontolégicos orientados por el
cuidado de la vida tienen al bien vivir y el bien estar como filosofia de vida,” mas alla de los distintos
nombres que lleven, los tetritorios y los tiempos de donde provengan: “La rebeldia no es cosa de
lengua, es cosa de dignidad y de ser humanos” (Comité Clandestino Revolucionario Indigena-
Comandancia General del Ejército Zapatista de Liberacién Nacional, 1996).

7 Unceta define al buen vivit como “una forma de vida capaz de asegurar una mayor satisfaccion humana, basada en la equidad, la
cohesion social y la sostenibilidad” (2014: 60), la cual no debe asociarse a la idea de decrecimiento sino a la de poscrecimiento.

8 Campesindio, concepto propuesto por Armando Bartra que refiere al ethos de la gente del campo en América, compuesto de dos caras:
el ser campesinos y el ser indigenas en un contexto de colonizacién y capitalismo.

9 Como teorias y practicas de sus formas de desatrollo; como horizontes éticos; éticas de sus desarrollos; estructuras de sus regimenes
ontoldgicos.

4§§} Yelyé



Nudelman Cruz 2717
¢Qué es y qué no es el desarrollo?

Ante el encuentro con el otro, el ser humano busca multiples explicaciones a las diferencias. Ha sido
comun, a lo largo de la Historia, que esos encuentros no se den de forma tersa y amigable, y que al
otro se lo vea como un ser infetior:

Por lo general, los indoeuropeos consideran a los otros “salvajes”. Por eso los arios establecieron las
castas al llegar como conquistadores a la India en 1600 a. C., y los griegos llamaron a los no griegos
bdrbaros. Los cristianos llamaron a los no cristianos “paganos”, que quiere decir “campesinos”.
Fueron, pues, campesinos a quienes se les consider6 infieles, idélatras y cosas por el estilo. Los
cristianos, en cambio, viviendo en las ciudades fueron los “urbanos”, hasta hoy dia término
equivalente de “cultos”. (Lenkersdorf, 2003: 50)

Menospreciar al otro, quiza, sea una caracteristica humana universal. El antropélogo Bateson acuné
el término esquizogénesis para describir la tendencia de las personas y los pueblos a definirse a si
mismos a partir de la diferenciacién con los otros (Graeber y Wengrow, 2021). Por ejemplo, #atoani
significa “aquél que posee la palabra”, frente a quien no puede ostentarla (Todorov, 1998: 87):

La primera reaccion, espontanea, frente al extranjero, es imaginarlo inferior, puesto que es diferente
de nosotros: ni siquiera es un hombre o, si lo es, es un barbaro inferior; si no habla nuestra lengua,
es que no habla ninguna, no sabe hablar, como pensaba todavia Colén. Y asi, los eslavos de Europa
llaman a su vecino aleman zemee, el mudo; los mayas de Yucatan llaman a los invasores toltecas nunob,
los mudos, y los mayas cakchiqueles se refieren a los mayas mam como “tartamudos” o “mudos”.
Los mismos aztecas llaman a las gentes que estan al sur de Veracruz nonoualea, los mudos, y los que
no hablan nahuatl son llamados zenime, barbaros, o pgpoloca, salvajes. (Todorov, 1998: 84)

Sin embargo, la extrafieza que experimentan los peninsulares frente a la otredad hoy americana hacia
1492 es bastante mas brutal, al punto de considerar al indio no como un ser mudo, sino como una
bestia, y por tanto incapaz de tener derechos existenciales: “el lenguaje del colono, cuando habla del
colonizado, es un lenguaje zoologico (...). El colono, cuando quiere describir y encontrar la palabra
justa, se refiere constantemente al bestiario” (Fanon, 2011a: 8, 9). Los pobladores originarios de
América aparecen como seres infantiles e inmaduros ante los europeos. Pero en estas tierras no sélo
son bisofias las culturas, sino que también animales y vegetales figuran como salvajes y degenerados
(Dussel, 1994). Buffon pensaba que “en América hasta los pajaros cantaban mal” (Ansaldi y
Giordano, 2012: 67), que la Naturaleza era salvaje, inculta, llena de bosques; se trataba del “mundo
en estado bruto” (Duchet, 1988: 175).1492 es el afio del encubrimiento del otro, de su negacién
ontolégica (Dussel, 1994); de “la negacién violenta de las diferencias (...), expresion de
intolerancia”; de “la tension entre revelamiento y negaciéon de la alteridad humana” (Ansaldi y
Giordano, gp. cit.: 64); del comienzo de la actual era moderna. Para Duchet (1988) se trata de una
red de negaciones en la que los pueblos originarios de América suelen ser descritos como barbaros,
sin historia, moral, palabra o religion, considerandolos s naturales y ubicandolos en el pasado
mismo de los europeos medievales - griegos y romanos en el mejor de los casos-. A esto puede
lamarsele colonialidad. La colonialidad, o colonialidad del poder, puede ser entendida como aquella
estructura de poder caracteristica de la modernidad capitalista sustentada en un sistema de
dominaciéon construido a partir de la clasificacion social jerarquica, que parte del racismo, y se
expresa como un sistema de explotacién que despoja del fruto de su trabajo a las personas y
colectividades. Al ser parte de la modernidad capitalista, la colonialidad surge tras la
invencién/invasion de América como colonialismo moderno, y resulta en la esencia del
eurocentrismo (Quijano, 2000).

journals.tplondon.com/yeiya


https://journals.tplondon.com/yeiya

278 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialdgica

Los europeos ubicaron a los americanos en el pasado pagano europeo, politefsta, y lo compararon
con su presente cristiano-moderno, de reconquista territorial ante la presencia bdrbara de moros y
judios. Por ello los hispanos llamaron mezquitas a los templos religiosos con los que se fueron
encontrando en el camino (Todorov, 1998). Los barbaros se modernizaron en el siglo V o fueron
vencidos. No habtia porqué esperar una actitud distinta en los siglos XV-XVI... o XXI. Para
lograrlo, establecieron parametros para clasificar a la sociedad bajo una ideologia racista!® (Mignolo,
2005), construyendo de esta forma al ser inferior: al colonizado, con todas sus consecuencias
psicologicas y de conciencia, situaciones ante las cuales tendria tres opciones: blanquearse -
modernizarse, europeizarse-, desaparecer o liberarse (Fanon, 2011b).

Frente al supuesto atraso con el que se encuentran los europeos en este lado del mundo, deviene el
cambio cultural para que los salvajes se civilicen adoptando el régimen ontolégico europeo. Mas
adelante se llamara a este proceso evolucion, progreso, finalmente desarrollo. Al no reconocer al
otro, al negar su ser y su posibilidad de llegar a ser, el peninsular impone sus valores y exige que el
resto de la humanidad interprete el mundo de la misma forma (Todorov, 1998). Los sectotes
hegemonicos de Europa expropiaron los componentes naturales de los territorios, como los saberes
y practicas culturales de estos pueblos que resultaron mas convenientes para el desenvolvimiento
del capitalismo, mientras reprimieron durante largo tiempo “las formas de producciéon de
conocimiento (...), sus patrones de produccion de sentidos, su universo simbolico, sus patrones de
expresion y de objetivacion de la subjetividad” (Quijano, gp. cit.: 126).

A partir de la crefda superioridad racial y cultural de los europeos, naturalizaron las diferencias y las
desigualdades entre unos y otros, y determinaron el estado salvaje, natural, del ser humano, como
“cl punto de partida del curso civilizatorio cuya culminacién es la civilizacion europea” (Idem: 133).
Este pensamiento dio cabida al mito evolucionista unilineal, a la idea primigenia de progreso, y
fortaleci6 el pensamiento dualista del logos occidental: tradicional/moderno, salvaje/civilizado,
europeo/no europeo, mente/cuerpo, sociedad/naturaleza, individuo/colectivo. Es decit, el
pensamiento sobre la transiciéon progresiva y unilineal del salvajismo a la civilizacién, del paganismo
al cristianismo, de la Edad Media a la Ilustracion, del capitalismo al comunismo, se universalizo
domesticando a las culturas no europeas en formas particulares de ser y estar en el mundo.

Los estadios de evolucién en términos de progreso hacia las formas de vida de la civilizacion
centroeuropea y estadounidense han permitido plantear la idea del desarrollismo “como posicién
ontolégica por la que se piensa que el ‘desarrollo” que siguié Europa deberfa ser seguido
unilinealmente por toda otra cultura” (Dussel, gp. ¢it.: 13). El progreso, entendido como ese avance
material e inmaterial desde la barbarie hacia la civilizacién europea, se planteé como horizonte de
expectativa y se justificé cientificamente por medio de disciplinas como la Antropologia incipiente
hacia el siglo XVIII, cuando se establecieron los diferentes estadios evolutivos del ser humano. El
hombre civilizado -blanco, vardn, cristiano- demostrara su superioridad, segun Buffon, en el
momento en que transforma la Naturaleza en beneficio propio, en un sentido de dominacién y
explotaciéon por medio de la racionalidad instrumental.!! Con esto se refuerza la idea de que la

10 Racismo no en un sentido exclusivo de raza -rasgos fisicos como el color de piel o el tipo de cabello, aunque finalmente bajo el racismo
los rasgos fisicos constituyen el principal elemento para el encasillamiento-, sino también de etnia -historia, lengua, religion, cultura-
(Mignolo, 2005). La mejor manera de comprender la relacién del racismo con el capitalismo es a través del pensamiento de Césaire
recuperado por Fanon: La nocién de raza se acufia con la de clase; “el blanco representa el capital y el negro el trabajo (...). El pecado es
negro, la virtud es blanca. Es imposible que todos estos blancos juntos, revélver en mano, se equivoquen”. Esta es la primera condicién
de la divisién internacional del trabajo (Fanon 2011b: 100, 105).

! La racionalidad instrumental es un tipo de racionalidad humana que se vio favorecida con la modernidad capitalista, y desde ahi se
despreciaron otro tipo de racionalidades. Todos los grupos humanos, cada individuo, posee la capacidad de racionalidad instrumental
con respecto a fines, en tanto refiere al método técnico del ser humano para relacionarse con su entorno y transformar sus componentes

4§§} Yelyé



Nudelman Crug 279

civilizacién es una, y sélo un camino es posible para llegar a ella: el desarrollo. Salirse del camino
refleja degeneracién, decrepitud, negatividad pura (Duchet, 1988). Esto dara cabida a distintas
explicaciones antropoldgicas sobre el comienzo de la humanidad y su culminacién civilizatoria,
como el determinismo geografico, el determinismo racial, el difusionismo cultural, y desde el
racismo, se tratara de civilizar a las sociedades no europeas, que por naturaleza no sélo son infantiles,
ignorantes, flojas y estipidas, sino incluso “mas feos, mas pequefios, mas arrugados” que los
civilizados (Idem: 242).

Es cierto que desde la razoén tecnocientifica se ha entendido al desarrollo como blangues; como un
dispositivo discursivo y practico del régimen del Capital para generar plusvalia y reproducir el Capital
bajo dinamicas de explotacién, extraccion y despojo, o como la planeacion de un proceso de
extraccién, produccion e industrializacion orientado a la redistribucién de los recursos publicos por
medio de servicios, politicas y derechos sociales. Es cierto, también, que el desarrollo se ha planteado
en términos antropocéntricos, cuya version menos dafiina deviene en humanismo. En ambos casos
se han explotado los componentes de la Naturaleza en diferentes grados, lo cual ha condicionado,
y condiciona, la reproductibilidad de la Vida en el planeta. Entonces, “resulta inapropiado y
altamente peligroso aplicar el paradigma del desarrollo tal y como es concebido en el mundo
occidental” (Acosta, 2008: 38), pero también es una “banalidad ideolégica” restringitlo al
crecimiento o a “la capacidad de un pueblo de acumular por la via capitalista” (Nahmad, 2014: 23).

La cuestion no es desarrollarse o no desarrollarse, sino como desarrollarse. La cuestion esencial es
determinar cuales son los objetivos, las metas, los propésitos y los fines del desarrollo. El fin dltimo
de todo desarrollo es la vida. El desarrollo esta al servicio de la vida y contribuye positivamente a
ella. Si de la ecuaciéon eliminamos la vida, todas las ideas de desarrollo pierden su sentido.
(Skolimowski, 2012: 291)

Retomando la pregunta inicial de este escrito, ¢qué es el desarrollo?, vale la pena escuchar voces
poco reconocidas. Quien fuera presidente del Movimiento Popular de Liberaciéon de Angola,
Agostinho Neto, comprende al desarrollo como un proceso anticolonialista y antiimperialista de
liberacién, basado en la cooperacién y la solidaridad entre los oprimidos, que parte de los valores
culturales de cada pueblo desde una postura critica, pues cuestiona los estancamientos culturales y
los tradicionalismos. Para Agostinho (2012), desarrollarse significa liberarse de las relaciones de
dominacién; implica hacer revolucién y vivir en revolucion.

Para el filésofo vietnamita Pham Van Duc (2012) el desarrollo es la buena filosofia: una sabiduria
practica para actuar de manera ética ante la Vida. La estrecha colaboracién entre todos los pueblos
del mundo es fundamental para el desarrollo, asegura. Los aislamientos, las negaciones categdricas
del otro, los fundamentalismos étnicos, son perjudiciales. Considera que hay muchos valores del
marxismo-leninismo que deben preservarse y, desde el pensamiento critico, cuestionar aquéllos que

a partir de distintos instrumentos, con el fin de garantizar la reproduccién de la vida humana: “la cuerda, el palo y la piedra que son armas
de lucha son también instrumentos de domesticacion y humanizacién de la Naturaleza, ya que sirven para uncir al animal, labrar la tierra
y moler los granos” (Sanchez Parga, 2011: 38). El problema deviene cuando ese tipo de racionalidad es diosificada, vuelta ideologfa, bajo
la creencia de que a partir del manejo de la ciencia y la técnica moderna se alcanzara el fin dltimo: control politico del otro y lo otro -
humano y no humano-, la eficiencia y la maximizacién econémica. No se trata de desechar este tipo de racionalidad y buscar o construir
una racionalidad alternativa basada en la solidaridad y la reciprocidad, como si la racionalidad comunicativa, por ejemplo, también
intrinseca a la naturaleza del ser humano, no se planteara la posibilidad de mediar las relaciones entre el ser humano y su exterioridad a
partir de interacciones simbolicas y dialogicas. Se trata de encontrar el equilibrio entre distintos tipos de racionalidad, que en ningin
momento se limitan a racionalidad instrumental y racionalidad alternativa. El problema no es la accién racional con respecto a fines, sino
la accién racional instrumental como ideologia de dominacién, opresion y explotacion del otro, que a fin de cuentas legitima la
racionalidad capitalista. Sin embatgo, es necesario aclarar que las nociones sobre dominacién y domesticacién de la Naturaleza anteceden
a las ideas antropoldgicas de Buffon, pues en el Génesis de la Biblia es evidente la supuesta superioridad del ser humano frente a su
naturaleza externa.

journals.tplondon.com/yeiya


https://journals.tplondon.com/yeiya

280 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialdgica

se consideren arcaicos, por lo que la labor de la actualizacion y la resignificacion constante desde la
creatividad es necesaria. La apuesta de Pham, como la Houtart, es la fusion; la sintesis de distintos
sistemas filosoficos como condiciéon para construir de manera colectiva una solucién a la crisis del
régimen ontoldgico del Capital. Ello significa nuevas formas de interpretar y transformar la Realidad
desde el pasado y el presente hacia el futuro, valorando los aportes tanto del budismo, el taoismo,
el marxismo-leninismo y el cristianismo, por decir, segin Van Duc.

Mutsaku (2003), filésofo del Congo, dice que el desarrollo tiene que ver con la liberaciéon'? de los
pueblos frente al dominio, la enajenacién y la explotacién colonial. En este sentido, la liberacién se
da de dos maneras: la liberacién de la racionalidad, que garantiza la capacidad de tomar decisiones
de manera libre, y la liberacién que permite la producciéon “de las condiciones materiales que
posibilitan el despliegue de las potencialidades humanas™ (2003: 129). De esta forma, el desarrollo
es liberacién; autonomia y libertad para razonar, para decidir las formas en que cada colectivo busca
garantizar las bases materiales e inmateriales con el fin de que el despliegue!® de las opciones vitales
del ser humano sea posible. En esta linea, podria entonces considerarse al desatrollo como una
filosoffa plural de la liberacién, pues no habtia una sola forma de desarrollarse/liberarse. Mutsaku
afirma que lo que en América Latina se ha nombrado liberacién, en Africa y en la América negra se
lo ha llamado negritud.'* Esta se construye como antitesis de la supuesta “superioridad tedrica y
practica del blanco” (Idess: 143). En la misma linea del pensamiento de Agostinho respecto a la
critica a los tradicionalismos y etnocentrismos culturales, Mutsaku reconoce que es necesario
recuperar elementos de las culturas europeas y norteamericanas, como la ciencia y la técnica,
readaptandolas a las necesidades de cada pueblo y colectividad desde la filosofia de la antenticidad,
caracterizada por:

-[...1( recuperar) nuestros valores propios, los que constituyen el patrimonio de nuestros ancestros.

-Pero viviendo en el hoy y ahora no podemos adoptar ciegamente todos los valores culturales de
nuestra tradicion. Estos deben pasar por un filtro de critica que les haga y resalte su importancia para
nuestra vida hoy.

-En esta realidad nuestra es necesaria la apertura a todos los valores extranjeros susceptibles de
enriquecer nuestro patrimonio cultural y promover asf la realizacién del hombre africano (Mutsaku,
2003: 154).

Asegura que la tradicion puede ser destructora “cuando se vuelve impenetrable por la novedad que
nos llega de otras civilizaciones” (2003: 155). De acuerdo con Pipitone: “no hay imitaciones exitosas
que no excluyan la necesidad de ser innovativos y no hay creatividad propia que pueda sostenerse
sin el aprendizaje de experiencias ajenas” (1994: 12). Se trata del desarrollo entendido como
autodeterminacion y autogobierno; de ser libres para decidir qué es una buena vida y para escoger
qué elementos de otras culturas sirven al pueblo para vivir bien, sin permitir imposiciones ni
fundamentalismos. Asi, la condicién para desarrollarse, liberarse, parte de la cooperacién, la
colaboracién, la solidaridad, la vida colectiva, la res publica, la economia social y la
complementariedad entre individuos y pueblos, “sin acabar con la Naturaleza ni con el otro”

12 La liberacion se entiende como la independencia de los pueblos respecto a Europa y los Estados Unidos. Valga aclarar que esta
independencia no significa, ni mucho menos, el aislamiento y la cerrazén caracteristica del resentimiento social e histérico, racismo a la
inversa, de los fundamentalismos étnicos. De esta forma, puede comprenderse que “la idea reguladora de la liberacién debe ser el bienestar
de los seres humanos”, y el fin tltimo, la libertad. No es arriesgado afirmar, entonces, que el fin dltimo del desarrollo es que el ser humano
sea en verdad libre, vivir bien -no condicionado a las légicas de acumulacion y explotacion- (Mutsaku, 2003: 165).

13 Despliegue: “consiste en pasar desde el orden implicado hasta el orden explicado. El orden implicado es el estado de las cosas en
potencia, y este orden se convierte en el orden explicado a medida que se despliegan los acontecimientos” (Skolimowski, 2012: 20).

14 Quizas en la América indigena se le ha llamado buen vivir o comunalidad.

& Yeiya



Nudelman Cruz 281

(Mutsaku, gp. cit.: 211). Pipitone afirma que el desarrollo, sin ser una férmula universal, es el camino
que, al andarse, permite el despliegue de las energfas vitales: las capacidades y posibilidades de cada
pueblo. El desarrollo seria el camino hacia la equidad entre los individuos y las colectividades, y para
ello cada sociedad debe transitar vias diferentes.

Por otro lado, Lenin (1915) explica el desarrollo en términos evolutivos y dialécticos. Lo explica
como un encuentro de opuestos complementarios entre los cuales se produce un movimiento vital,
y pot tanto un cambio constante, o mutabilidad. El desarrollo, en tanto desdoblamiento vital, para
el ser humano significa pensar en el futuro; planearlo. De esta forma, “extraer energfa de la
pensabilidad del futuro significa tratar de entender en qué medida nuestros deseos son sostenibles,
hasta qué punto permiten las condiciones de pensabilidad del futuro mismo” (Braidotti, 2018: 78).
Desplegarse, desenrollarse, desenvolverse, desarrollarse, implica la liberacién de la contingencia, de
la contencién de las posibilidades; quitarse de encima restricciones ontoldgicas, despojarse de la
crisalida (Lenin, gp. ¢i2.). Ello refiere a un proceso que potencia la Vida y multiplica las probabilidades
de ser y existit, de todo y de todos.

Se trata del desarrollo entendido como desdoblamiento vital individual y colectivo de
potencialidades y probabilidades -afecto, inteligencia, sensibilidad, voluntad, intuicién, analisis,
deduccién, sociabilidad-, haciendo del trabajo un medio creador y liberador, democratizando los
componentes naturales y modos y medios de produccién. El desarrollo es el despliegue de la poentia,
del impulso hacia la vida, es decir, de la “capacidad de un sujeto de actuar sobre si mismo y sobre
los otros” (Braidotti, gp. ¢it.: 166). El desarrollo no puede ser comprendido sin las contradicciones,
negaciones, conflictos y enfrentamientos, pues en este proceso hay interconexiones entre diferentes
fuerzas, diferentes realidades que interactian y se afectan mutuamente. Todo proceso de desarrollo
implica que los fenémenos sociales no suceden de la nada, sino que son la continuidad y la negacion
dialéctica de la continuidad lo que permiten su existencia (Pérez, 2012);'> porque el desarrollo, como
la Vida, es movimiento y cambio constante, y ello genera encuentros y por tanto afectaciones
mutuas, con efectos positivos y negativos.

Si se define qué es el desarrollo, es posible encontrar conceptos en otras lenguas que contengan el
significado referido; no desde la traduccion sino desde la interpretacion. Los tzotziles, por ejemplo,
lo describen como una forma de relacionarse, en la que se conjuga el trabajo colectivo, el compartir
informacioén y la toma de decisiones informadas y de manera conjunta, con un unico fin: S wne/
lekilal taj cotoltik -busqueda de bienestar para todos- mediante un & ‘omon j'amtel -un proyecto
colectivo- (Sanchez Juarez, 2016: 84, 89). Los zapotecos llaman comunalidad a una forma de vida
centrada en lo comunitario, en la propiedad comunal, en el compartir, en la interdependencia, la
complementariedad, el intercambio, la reciprocidad, el trabajo colectivo y la fiesta. Desde la
comunalidad se afirma que la Vida es posible por las relaciones armoénicas que se establecen entre
las personas y el resto de la Naturaleza. El pueblo mixteco, o Nud Savi -pueblo de la lluvia-,
comprende al desarrollo a partir del principio ético-practico del nava ku ka’anu in #inid, o para
engrandecer al pueblo, el cual se sustenta en seis principios de buena vida: #doo -el fin colectivo de la
vida social, lo comun-; na kundeku tna’ae -hermandad-; na chindee tna ‘ae -apoyo mutuo, solidaridad-;
da‘an o sa’a -reciprocidad-, y #inu #iui -participar en el sistema de cargos-, para que viko 7iusi -fiesta,
gozo comunal, disfrute o consumo improductivo- sea posible (Lépez Barcenas, 2013).

15 Como dice Alberto Pérez (2012), en la negacion dialéctica no se trata de arrojar por la borda o considerar rebasado un fenémeno por
ser calificado como obsoleto, sino que se trata de una negaciéon que busca la superacion critica de las contradicciones, lo cual quiere decir
reapropiarse y resignificar -asimilacion critica- lo valioso y lo positivo de lo caduco, lo cual sirve como base de lo nuevo por venir, de lo
posible por ser. Lo nuevo, a su vez, en el futuro generara nuevas contradicciones que deberan ser resueltas de manera colectiva.

journals.tplondon.com/yeiya


https://journals.tplondon.com/yeiya

282 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialdgica

El desarrollo es la praxis por la cual cada pueblo, segun su cultura, busca garantizar las bases
materiales e inmateriales que hacen posible su reproduccion social, en libertad, autonomia y mutua
dependencia con el otro y lo otro. El desarrollo sélo es posible en el didlogo de saberes, en el
intercambio, en la complementariedad cultural y epistemolégica. Refiere al despliegue del /o516 ser.
St por desarrollo, de acuerdo con las definiciones ofrecidas en este escrito, se entiende un proceso
que potencia la vida, todo proceso que no la fomente no podria ser llamado desarrollo. Algunos
autores nombran maldesarrollo (Tortosa, 2019) o desarrollo inapropiado (Skolimowski, 2012) al
desarrollo hegemonico capitalista; se propone designarlo como no-desarrollo o antidesarrollo.

Con lo dicho antes, se plantea la hipotesis de que los regimenes ontolégicos orientados por el
cuidado de la Vida serfan los tnicos capaces de poner en practica el desarrollo, y estos suelen
encontrarse en comunidades de la frontera extractiva; en complejos territoriales de produccion y
consumo, territorios y areas conservados por pueblos indigenas y comunidades locales, cuyas
filosofias de vida se orientan por los valores propios de la ética del cuidado. Frente a esta propuesta,
y teniendo claro las contradicciones, incongtuencias y diferencias internas en las distintas
comunidades; que en muchas ocasiones la supervivencia es defensiva; que la necesidad no
necesariamente deviene en demanda, y que no se puede responsabilizar a estas comunidades de las
alternativas al régimen ontolégico del Capital, surgen preguntas que se busca responder, en este
caso, en los territorios de los pueblos zoque en Los Chimalapas (Oaxaca y Chiapas), y el Nuu Savi
en la Sierra mixteca (Oaxaca): ¢Son estos tertitorios, territorios de vida? Los regimenes ontoldgicos
mixtecos y zoques, ¢se orientan por el cuidado de la Vida? ¢Cémo comprenden la Vida, su cuidado,
el desarrollo, el vivir bien? ¢Existe equilibrio entre el trabajo productivo y reproductivo en estos
territorios? ¢Son congruentes entre sus ideas y sus acciones? ¢Cudles son las contradicciones y
diferencias encontradas? ¢De qué manera puede considerarse a estos regimenes ontolégicos
inmersos o no en el régimen del Capital? :Se puede hablar de formas de vida ancestrales cuando se
vive a la sombra de un Estado moderno; cuando se comercia con otros campesinos o existen
intercambios con las ciudades; cuando se vende la fuerza de trabajo a un empleador? sHasta qué
punto el pensar que después de cientos de afios atin se practican formas ancestrales de vida responde
al mito del mito del buen salvaje?

A modo de cierre temporal: la importancia de la critica indigena

Abrir los sentidos a la critica indigena contemporanea resulta necesario para pensar el desarrollo
desde otras dimensiones, no impuestas, y construir alternativas al régimen del Capital. Dicha critica
esta presente en las ideas y practicas de los tzotziles, de los yoruba cubanos y sus concepciones
ontolégicas del mundo a partir de Oloddumare, Echu y los Orisha; de los sudafricanos y la filosofia
de vida Ubuntu; de los yanomami del Amazonas; de los wanapum del norte de los Estados Unidos;
de los angolanos y su proceso anticolonialista, socialista y antiimperialista de liberacién; del pueblo
maya peninsular, y el zuuch kalambi fa ax -juntarnos todos para cuidar el monte-; de los vietnamitas
y su sabidutfa practica para actuar de manera ética ante la vida; de la filosoffa de la autenticidad de
los congolefios; del gamiri y la completitud ontolégica quechua; de los pueblos mixtecos y zoques
en México desde el nava ku ka‘ann in iini o el wibd ijtkuy, respectivamente.

Estas experiencias podrian identificarse como elementos del socialismo practico, de acuerdo con
Mariategui, en tanto “conjunto de practicas sociales que se ratifican en torno a lo comunal, lo
colectivo y los valores de uso” (Mazzeo, 2013: 293). Los elementos del socialismo practico
mantienen un vinculo arménico con la Naturaleza, no desde una “simple solidaridad mistica con la

16 El objetivo, propésito, de todos los humanos, demds animales y plantas.

b Yeiya

wEr

P
4%
w

N



Nudelman Cruzg 283

misma, sino de un saber convivir con ella, de ser agradecido con ella (...), de pensar un sistema de
produccién que no dafie sus propias condiciones” (Idew: 298). En tal sentido, estas formas de
concebir el mundo y de ser y estar en €l se expresan como procesos de resistencia y reexistencia
frente a las l6gicas del Capital.

St “el pensamiento humano es inherentemente dialdgico”, y “los humanos sélo son totalmente
conscientes de si mismos cuando argumentan frente a otro, cuando tratan de influir sobre las ideas
del otro, o cuando buscan una solucién a un problema comun” (Graeber y Wengrow, 2021: 94),
resultan necesarios intercambios entre distintos regimenes ontolégicos orientados por el cuidado de
la vida; entre diversos sistemas filoséficos, y construir sintesis, fusiones, entre matrices africanas,
americanas, europeas, asidticas, con el fin de construir soluciones colectivas a la crisis existencial del
antropos.

La critica indigena sobre las formas europeas de concebir el mundo y habitarlo, de relacionarse con
la autoridad, fue indispensable para acufiar los principios de libertad, igualdad y fraternidad de la
Revolucién francesa (Graeber y Wengrow, 2021), y que aun en la actualidad parecen vélidos:
“Techo, tierra, trabajo, pan, salud, educacion, independencia, democracia, libertad, justicia y paz.”
(Comité Clandestino Revolucionario Indigena-Comandancia General del Ejército Zapatista de
Liberaciéon Nacional, 19906).

Especificamente, fueron las criticas a las formas europeas de vida, por parte de intelectuales
indigenas,!” personas con habilidades de argumentacion y abstraccién provenientes de la region de
los Grandes Lagos, como los hurones o los iroqueses, quienes dieron forma a las ideas modernas
de libertad, justicia, democracia. Dichos intelectuales entablaron didlogos y debates filos6ficos con
los misioneros sobre los estilos de vida de unos y otros; acerca de las formas de propiedad, los
sistemas de justicia y la sexualidad. Ejemplo de ello, los didlogos entre el aristocrata francés Louis-
Armand de Lom d"Arce y el estadista hurén, Kandiaronk, en el siglo XVII (Graeber y Wengrow,
2021), o las criticas del quechua Guaman Poma en el siglo XVI (Kusch, 1976). Dichos dialogos,
posteriormente, fueron revisados por pensadores como Rousseau, Turgot, Marx, y se construyeron
ideas que, finalmente, hacen referencia a una buena filosoffa de vida: al #sus en una vida comun, o
syn-bivsis, o cual significa saber vivir la vida -gamiri- en un mundo interconectado, y actuar de manera
ética, con el fin de sz ‘unel lekilal taj cotoltik -buscar el bienestar para todos- y asi nava ku ka ‘ann in iiuii
-engrandecer a los pueblos- y vivir bien -wdbd jjtkuny-, en completitud existencial. Entendido asi, el
desarrollo entonces es liberacion, como piensan los filésofos africanos, desdoblamiento vital
dialéctico, florecimiento, tal cual sugirié Lenin. Se trata de un proceso dialégico entre distintas
matrices de pensamiento que potencia la Vida, cuya orientacién ética puede ser, entre muchas otras
milenarias, la eudaimonia aristotélica: bien estar.

Asf como dichos didlogos fueron fructiferos para acufiar valores tan validos para la Revolucién
francesa como para el alzamiento del EZLN, la critica indigena contemporanea, contenida en las
ideas y practicas de regimenes ontoldgicos otientados por el cuidado de la Vida, es necesaria para
concebir al desarrollo desde otras dimensiones y ampliar la pensabilidad de futuro. No hacen falta
mas investigaciones de la academia para la academia, sino co-investigaciones con las comunidades
para atender problemas puntuales, comprender las distintas realidades y transformarlas de manera

17 Cuando se habla de intelectuales indigenas se piensa, por ejemplo, en la figura del tata shi cua o el tanisa'nu entre el Nut Savi. Heriberto
Ruiz (2017) asegura que el intelectual indigena es quien representa los intereses de su colectivo; piensa la situacién de su pueblo en la
historia, la realidad geografica, social, politica, y cuenta con herramientas y conocimientos para proponer alternativas de vida, por lo que
ocupa una perspectiva privilegiada sobre su sociedad y la sociedad dominante: “en él se conjuntan sabiduria y filosofia moral” (2017: 15).

journals.tplondon.com/yeiya


https://journals.tplondon.com/yeiya

284 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialdgica

colectiva. Toca, pues, realizar trabajo de campo en los territorios con orientacién hacia la
investigacion social comprometida, con bases en la filosofia practica.

Me refiero, por ejemplo, a realizar ontologias procesunales y criticas. Es decir, comprender los contextos
socio-historicos, politicos y culturales donde se dan las redes de relaciones e interacciones complejas,
y en constante cambio, entre personas y con los demds componentes del mundo, bajo el entendido
de que, ademds de comprender la realidad, ésta debe ser transformada para “aniquilar las practicas
sociales en que se sustentan las diversas formas de dominacion, la explotaciéon y el despojo” (Erafia,
2021: 97).

En este sentido, no hay mejor método que el antropoldgico, la etnografia, ni mejor método que la
observacion participante: Un acercamiento directo con las mdltiples realidades. Estar ahf donde
suceden los hechos. Convivir con el otro y su cotidianeidad, participar de las actividades diarias y
extra cotidianas del territorio con el cual se trabaja; observar, preguntar, describir, analizar e
interpretar lo que se observa y se siente.

Sobre todo, preguntar. Y es ahi donde entra el papel de la practica filoséfica, como una praxis
cuestionadora y transformadora del mundo. Que busca confrontar, no sélo a una realidad injusta,
entendiendo las raices de los problemas (de ahi su radicalidad), sino también a nosotros mismos,
como individuos y como pueblos. A cuestionarnos creencias, tradiciones, ideas, costumbres,
habitos, prejuicios, paradigmas, sistemas normativos, convicciones, de nosotros mismos y de los
demas. Esto, con el fin de dejar de entendernos mutuamente y poder habitar el mundo de las formas
mas racionales y razonables posibles.

Para lograr esto, a pequefia escala se piensa, por ejemplo, en el trabajo colectivo en forma de
comunidades de reflexion filosofica: espacios disefiados entre las personas interesadas y los
facilitadores -filésofos practicos-, en los que se cuestionarfan las formas de vida propias y
hegemonicas, refiriendo asi al establecimiento de didlogos, de confrontaciones mutuas sobre las
creencias, tradiciones, costumbres, valores, ideas y practicas de unos y otros, como los dialogos
sostenidos entre Kandiaronk y Louis-Armand de Lom d”Atrce. Espacios para construir preguntas,
aprender a plantearlas y mejorarlas. Para fortalecer las habilidades filoséficas individuales y
colectivas necesarias para el pensamiento ctitico, como la problematizacion, la argumentacion, la
conceptualizacion, la significacion, la ejemplificacion (Brenifier, 2024). Tales habilidades permitirfan,
por ejemplo, verificar los limites de una afirmacién, sus excepciones; encontrar problemas en
nuestras ideas, creencias y certezas, como contradicciones, incoherencias o falacias, con el fin de
clarificar nuestras concepciones sobre nosotros, los otros y el mundo; aprender a enunciar nuestras
afirmaciones en sentido hipotético, a llenar de sentido los conceptos, como desarrollo. Encontrar,
pues, las palabras adecuadas para nombrar al mundo, y asi concretar las acciones necesarias para
transformarlo. Pero este es un tema que tendra que ser resuelto en otro momento.

Referencias

Acosta, A. (2008). El buen vivir, una oportunidad por construir. Ecuador Debate, (75), 33-48.

Acosta, A. (2014). El buen vivir mas alla del desarrollo. En G. C. Delgado (Coord.), Buena vida, buen vivir (pp. 21-
50). CEIICH-UNAM.

Agostinho Neto, A. (2012). Sobre la liberacién nacional. Ediciones Mecenas/Governo de Angola.

Ansaldi, W., & Giordano, V. (2012). Awmeérica Latina: La construccion del orden. Ariel.

Aristoteles. (2021). Etica a Nicomaco (. P. G. Gémez, Trad.). Alianza Editorial. (Trabajo original publicado ¢a. 350
a.C)).

Braidotti, R. (2018). Por una politica afirmativa. Gedisa.

Yeiya

a~

AT

A4
w



Nudelman Cruz, 285
Brenifier, O. (2024). La practlca ﬁlosoﬁca Institut de Pratiques Philosophigues. Recuperado 18 de mayo de 2024, de

Comité Clandestlno Revolucionario Indigena-Comandancia General del Ejército Zapatista de Liberacion Nacional.
(1996). Cuarta declaracion de la Selva Lacandona. Enlace Zapatista. Recuperado 18 de mayo de 2024, de
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1996/01/01/cuarta-declaracion-de-la-selva-lacandona

Concheiro, L., & Nufez, V. (2014). El buen vivir en México: ¢fundamento para una perspectiva revolucionatia? En
G. C. Delgado Ramos (Coord.), Buena vida, buen vivir: Imaginarios alternativos para el bien comisin de la humanidad (pp.
253-278). CEIICH-UNAM.

Duchet, M. (1988). Antropologia e Historia en el siglo de las lnces. Siglo XXI Editores.

Dussel, E. (1994). 1492: E/ encubrimiento del otro: hacia el origen del mito de la modernidad. CLACSO.

Erafia, A. (2021). De un mundo que hila personas. IIF-UNAM.

Fanon, F. (2011a). Los condenados de la tierra. Casa de las Américas.

Fanon, F. (2011b). Pie/ negra, mdscaras blancas. Editorial Caminos.

Giglioli, D. (2017). Critica de la victima (M. G. B. de Prado, Trad.). Herder.

Graeber, D., & Wengrow, D. (2021). The dawn of everything: A new history of humanity. Farrar, Straus and Giroux.

Gudynas, E. (2011). Buen vivir: Germinando alternativas al desarrollo. Ofro Desarrollo. Recuperado 18 de mayo de
2024, de http://www.otrodesarrollo.com/otrodesarrollo /BuenVivirGerminandoAlternativas.pdf

Gudynas, E. (2015). Tensiones, contradicciones y oportunidades de la dimensiéon ambiental del buen vivir. En L.
Farah H. & L. Vasapollo (Coords.), Vivir bien: ;Paradigma no capitalista? (pp. 231-246). CIDES-UMSA.

Gudynas, E. (2017). Post-development and other critiques of the roots of development. En H. Veltmeyer & P.
Bowles (Eds.), The essential guide to critical development studies (pp. 84-94). Routledge.

Gudynas, E. (2023). Post-extractivist transitions: Concepts, sequences and examples. En H. Veltmeyer & A.
Ezquerro-Cafiete (Eds.), From extractivism to sustainability: Scenarios and lessons from Latin America (pp. 25-40).
Routledge.

Han, B.-C. (2017). La expulsiin de lo distinto (A. Citia, Trad.). Herder.

Han, B.-C. (2019). Psicopolitica (A. Ciria, Trad.). Herder.

Herrero, Y. (2021, diciembre 16). Proteger la vida y el territorio: mujeres en resistencia |Conferencia). Centro Civico Aldabe,
Vitoria-Gasteiz, Espafia. Recuperado 18 de mayo de 2024, de
https://www.voutube.com/watch?v=5ym8EKx[NUw

Houtart, F. (2008). Deslegitimar el capitalismo. Ruth Casa Editorial.

Leff, E. (2020). E/ conflicto de la vida. Siglo XXI Editores.

Lenin, V. L. (1976). En torno a la dialéctica. En V. 1. Lenin, Obras escogidas (T. IV, pp. 366-371). Editorial Progreso.
(Trabajo original publicado en 1915).

Lenkersdotf, C. (2003). Cosmogonia maya. Ce-Acatl.

Loépez-Barcenas, F. (2013). Nava ku ka ‘anu in iiui. Centro de Informacién y Asesoria a Pueblos Indigenas.

Macas, L. (2010). Sumak Kawsay: Recuperar el sentido de vida. Awmérica Latina en Movimients, (452), 12-16.

Mamani, P. (2011). Qamir qamafia: dureza de 'estar estando' y dulzura de 'ser siendo'. En I. Farah H. & L. Vasapollo
(Coords.), Vivir bien: ;Paradigma no capitalista? (pp. 65-77). UMSA.

Mazzeo, M. (2013). E/ socialismo enraizado. Fondo de Cultura Econémica.

Mignolo, W. (2005). La idea de América Latina. Gedisa.

Modonesi, M., & Navarro, L. (2014). El buen vivir, lo comtn y los movimientos antagonistas en América Latina.
En G. C. Delgado Ramos (Coord.), Buena vida, buen vivir: Imaginarios alternativos para el bien comiin de la humanidad
(pp- 279-298). CEIICH-UNAM.

Mutsaku, K. (2003). Desarrollo y liberacidn: utopias posibles para Aﬁz’m v América Latina. Instituto Tecnoldgico y de
Estudios Superiores de Monterrey/Miguel Angel Porria.

Nahmad, S. (2014). La antropologia aplicada en México: ensayos y reflexiones. CIESAS.

Pérez, A. (2012). Concepcidn materialista, dialéctica y cambio social. Ocean Sut.

Pipitone, U. (1994). Los laberintos del desarrollo. Triana Editores.

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. En E. Lander (Comp.), La colonialidad
del saber: enrocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas latinoamericanas (pp. 201-246). CLACSO.

Ruiz, H. (2017). Resistencia epistémica. Intelligentsia e identidad politica en el proyecto decolonial Nuu savi. UABJO/Juan Pablos
Editor.

Sanchez-Juarez, G. (2016). Intelectuales indjgenas como protagonistas de un proceso de antogestion. UABJO/Juan Pablos
Editor.

journals.tplondon.com/yeiya


https://journals.tplondon.com/yeiya
http://www.pratiques-philosophiques.fr/es/category/textos-filosoficos/
https://enlacezapatista.ezln.org.mx/1996/01/01/cuarta-declaracion-de-la-selva-lacandona/
http://www.otrodesarrollo.com/otrodesarrollo/BuenVivirGerminandoAlternativas.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=5ym8EKxJNUw

286 Apuestas transdisciplinarias desde el Sur Global: Repensar el desarrollo en clave dialdgica

Sanchez Parga, J. (2011). Discursos retrovolucionatios: sumak kawsay, derechos de la Naturaleza y otros
pachamamismos. Ecuador Debate, (84), 31-50.

Skolimowski, H. (2017). Filosofia viva. Ecofilosofia como un drbol de la vida (I. A. G. de Yébenes, Trad.). Atalanta.

Téllez, J. (2014, noviembre). La vida de los cambios en Bolivia del 2006-2013 [Ponencia]. Encuentro Internacional de
Anilisis sobre la Realidad Latinoamericana, Universidad Auténoma de Zacatecas, Zacatecas, México.

Todorov, T. (1998). La conquista de América: El problema del otro (F. Botton, Trad.). Siglo XXI Editores.

Unceta, K. (2014). Post-crecimiento y desmercantilizacion: propuestas para el buen vivir. En G. Endara (Coord.),
Post-crecimiento 'y buen vivir. Propuestas globales para la construccion de sociedades equitativas y sustentables (pp. 59-93).
Friedrich Ebert Stiftung.

Van Duc, P. (2012). Las tareas de los filésofos vietnamitas en la era global. En F. Valdés Garcia & Y. Laén del Rio
(Cootds.), La filosofia en su tiempo histirico (pp. 63-77). Ruth Casa Editorial.

Veltmeyer, H. (2001). The politics of language: Deconstructing the discourse of postdevelopment. Canadian Journal
of  Development Studies/ Revue canadienne d'études dan développement, 22(3), 597-620.
https://doi.org/10.1080/02255189.2001.9668842

Veltmeyer, H. (2010). Una sinopsis de la idea de desatrollo. Migracidn y Desarrollo, (14), 9-34.

Veltmeyer, H. (2021). América Latina en la vordgine de la crisis. CALAS.

Veltmeyer, H. (2022). Extractivism and beyond: Latin America debates. The Extractive Industries and Society, (11), 101-
112. https://doi.org/10.1016/j.exis.2022.101112

Veltmeyer, H., & Bowles, P. (Eds.). (2017). The essential guide to critical development studies. Routledge.

Yeiya

a~

AT

A4
w


https://doi.org/10.1080/02255189.2001.9668842
https://doi.org/10.1016/j.exis.2022.101112

	Resumen
	Transdisciplinary Stakes from the Global South: Rethinking Development in a Dialogically
	Abstract
	Para comenzar
	Una crisis existencial
	Vivir bien, bien-estar
	¿Qué es y qué no es el desarrollo?
	A modo de cierre temporal: la importancia de la crítica indígena
	Referencias


